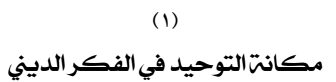
# البوج الأراب المراب ال

السَّالِيُّ الْكِيْدُوكِيُّ الْكِيْدُوكِيِّ الْكِيْدُوكِيِّ الْكِيْدُوكِيُّ الْكِيْدُولِي الْعُلْمُ الْعُلِيلُولِي الْعُلْمُ الْعُلِيلُولِي الْعُلْمُ الْعُلْمِي الْعُلْمُ الْعُلِمِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلِمِي الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ لِلْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْمِ الْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْعُلِمِ لِلْعُلْمِ الْعِلْمُ لِلْعُلِمِ لِلْعُلْمِ لِلْعُلِمِ لِلْمُلْمِ لِلْعِلْمِلْمِ لِلْعُلِمِ لْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْمُ لِلْعُلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِ

بقلم خليل العاملي

# مقدّمات تمهيديت

- ١. مكانة التوحيد في الفكر الديني
  - ٢. أقسام التوحيد الذاتي
  - ٣. اتجاهات في معرفة الله تعالى
- ٤. معرفة الصفات الإلهية وموقف المدارس الإسلامية



- أهمية التوحيد
- فطرة التوحيد
- الكمال والمعرفة التوحيدية
- فضيلة المعرفة التوحيدية
- حقيقة التوحيد والمراد منه وأقسامه
  - أساس المعرفة التوحيدية

#### أهميةالتوحيد

التوحيد، من صفات الله تعالى. وهو صفة سلبيّة، بمعنى «نفي الشريك». وهو مقدّم على الصفات الأخرى، فهو الأصل الأوّل من أصول الدين.

ولذا كان الاهتمام الدينيّ منصبّاً على التوحيد، وليس على إثبات وجود الله تعالى. فما خلا شرذمة من الناس \_هم الملاحدة \_ليس هناك من لديه شكّ في وجود الله سبحانه وتعالى.

إنّ الإنسانية لا تعيش مشكلة إلحاد على المستوى النظري ليكون هناك ما يسوّغ تركيز الجهود على إثبات وجود الله سبحانه، فالواقع الإنساني كان ولا يزال يعيش الإيهان بالله، والموكب البشري متّجه صوب الإيهان دائهاً.

وإذا كانت البشريّة تعيش مشكلة على هذا الصعيد منذ فجر وجودها حتى قيام الساعة، فإنّها هي في مجال التوحيد ونفي الشريك، والشرك يسري ولو بشكل خفيّ حتى في كثير من المؤمنين؛ قال تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثَرُهُمْ بِاللّهِ إِلاّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (يوسف: ٢٠١). لذلك لخّص الإمام على بن أبي طالب عليه كل القضية بقوله: «وكمال التصديق به توحيده»(١).

وعند العودة إلى القرآن الكريم نراه يُعنى بالتوحيد ويؤكّده في نفسه وفي آثاره التربويّة والنفسيّة والاجتهاعية بها لا يوازي تأكيده وعنايته بأيّ موضوع عقدي آخر، إلَّا المعاد الذي يؤكّده ويُعنى به في نفسه وما يترتّب عليه من آثار تربويّة واجتهاعيّة بها يفوق تأكيده وتركيزه على التوحيد.

(١) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١.

وإذا ما أشرفنا على المسألة من جهتها الأخرى حيث يقابِل الشركُ التوحيد، ستبرز تجلّيات وآثار أخرى للتوحيد في الحياة العمليّة.

يحسب الإنسان نفسه موحِّداً، بيد أنّه في الواقع مشرك، يتحرّك تحرّكاً شركياً، وكلّ ما هناك هو الاختلاف في مصداق الشرك، فبعض مصاديقه واضح وبعضها خفيّ، وبعضها ملتبس، وقد تظافرت الأحاديث في أنّ الشرك ينقسم إلى جليّ وخفيّ، وأنّه أخفى من دبيب النمل على الصفا في الليلة الظلهاء! لذلك لا ينبغي أن ينحصر تصوّر الشرك في أذهاننا على مصداقه الواضح الذي ينصرف إلى عبادة الأصنام، وإلا فهل الذي يتّجه إلى الصنم ويتوسّل إليه هو وحده المشرك، أمّا الذي يتّجه إلى عبادة المال أو إلى عبادة هواه وإطاعته فهو موّحد؟!

لابدَّ من العودة إلى كتاب الله لننظر الحدود التي يرسمها بين التوحيد والشرك؛ يقول تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴿ (الجاثية: ٢٣)، ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِنَ اللَّهِ ﴾ (القصص: ٥٠).

ثمَّ يأتي النهي عن اتباع الهوى: ﴿فَلاَ تَتَبِعُوا الْهَوَى﴾ (النساء: ٣٥)، ﴿وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ﴾ (الكهف: ٢٨).

قد يتساءل بعض الناس عن فائدة هذا البعد، وهل هناك مشكلة تعود على الإنسان إذا ما جهل مراتب الشرك؟ نقول: أجل، هناك مشكلة تنبع من قوله سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ ﴾ (النساء: ٤٨).

## فطرة التوحيد

المنهج القرآني في التوحيد يتجنّب البحث \_ كما أسلفنا \_ في إثبات وجود الله، ويتناول موضوعه في زاوية توحيد وجوده وألوهيّته وربوبيّته وغيرها من مراتب التوحيد؛ ومغزى ذلك أنّ القرآن يتعامل مع وجود الله كأمرٍ ثابتٍ

جُبل عليه الإنسان، مودع في فطرته ﴿فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (الروم: ٣٠).

والأحاديث متظافرةٌ في تفسير الفطرة بالتوحيد.

\* عن هشام بن سالم، قال: «قلت للإمام الصادق علميه : ﴿فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾؟ قال: التوحيد»(١).

\* عن زرارة، قال: «قلت لأبي جعفر الباقر عليه: أصلحك الله، قول الله عن زرارة، قال: «قلت لأبي جعفر الباقر عليها قال عليه: فطرهم على عزّ وجلّ في كتابه ﴿فِطْرَةَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا ﴾ قال عليها فطأطأ رأسه، ثمّ التوحيد عند الميثاق على معرفته أنّه ربّهم. قلت: وخاطبوه؟ فطأطأ رأسه، ثمّ قال: لولا ذلك لم يعلموا مَن ربّهم ولا مَن رازقهم هـ (۱).

وقول الإمام عَلَيْهِ: «عند الميثاق» إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ (الأعراف: ١٧٢).

\* قال زرارة: «سألت أبا جعفر الباقر عليه عن قول الله عن وجل ﴿ وَإِذْ الله عَنْ وجلَ ﴿ وَإِذْ الله عَنْ وَجَلَّ ﴿ وَإِذْ الله عَنْ فَلُهُ وَرِهِمْ ﴾ قال عليه: أخرج من ظهر آدم ذريّته إلى يـوم القيامة فخرجوا كالذرّ، فعرّفهم وأراهم صُنعه، ولولا ذلك لم يعرف أحدٌ ربّه » (٣٠).

\* وهذا ما ورد عن الإمام الصادق علما في ظلال هذه الآية أيضاً حيث قال: «فثبتت المعرفة ونسوا الموقف وسيذكرونه، ولولا ذلك لم يدرِ أحدُ مَن خالقه ورازقه» (٤).

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢ ص١٢، كتاب الإيمان والكفر، باب فطرة الخلق على التوحيد، ح١.

<sup>(</sup>٢) التوحيد (للصدوق): ص ٣٣٠، باب فطرة الله عزّ وجلّ الخلق على التوحيد، ح٨.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٢ ص١٣، ح٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمّى: ج١ ص٢٤٨.

وإذا كان كلّ إنسان مولوداً على الفطرة \_كما عن رسول الله عَلَيْكَ: «كلّ مولود يولد على الفطرة، يعني: المعرفة بأنّ الله عزّ وجلّ خالقه» (١) \_ إذن فكلّ إنسان مولود على التوحيد؛ لأنّ الفطرة هي التوحيد ومعرفة الله سبحانه.

وهكذا صار الأصل الأوّل من أصول الدين توحيد وجود الله تعالى لا إثبات وجوده.

#### الكمال والمعرفة التوحيدية

هناك صلة بين الكمال والمعرفة التوحيديّة. فالإنسان مشدود في حركته الحياتيّة إلى كماله، وثَمَّ نقطة يلتقي عندها الكمال بالتوحيد ينبغي معرفتها.

لقد أشار القرآن الكريم في آيات عديدة إلى أنّ كلّ شيء مسخّرٌ لأجل الإنسان؛ قال تعالى: ﴿وَسَخّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ ﴾ الإنسان؛ قال تعالى: ﴿وَسَخّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ ﴾ (الجاثية: ١٣)، وحتى الملائكة مسخّرة لتدبير أمور الإنسان ﴿فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا ﴾ (النازعات: ٥)، فيها تقوم به وفاقاً لدورها في إنزال الوحي والرزق وغير ذلك. ما تهدف إليه حركة التسخير هذه هو أن يتحرّك الإنسان صوب كهاله النهائي.

وعندما نأتي إلى القرآن لنستنطقه عن هدف الخلق، يواجهنا قول الله سبحانه: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦). وهذه العبارة لا تمثّل الهدف النهائي لوجود الخلق وإنّا هي وسيلة فقط لبلوغ الكمال النهائي المتمثّل في اليقين بالله ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ (الحجر: ٩٩).

والذروة في هذا اليقين هو ما بلغه أنبياء الله العظام على هذا الخطّ، حيث يصف القرآن الكريم مقام خليل الرحمن بقوله: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنْ الْمُوقِنِينَ ﴾ (الأنعام: ٧٥).

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢ ص١٣، باب فطرة الخلق على التوحيد، ح٤.

فكلّ شيءٍ إذن مسخّرٌ للإنسان كي يبلغ كمالَه، وكمالُ الإنسان في معرفة الله، وبلوغ اليقين بهذه المعرفة.

وهنا يَلتقي الكمالُ بالمعرفة التوحيديّة وفقَ مسارٍ يرسمُ الإمامُ أميرُ المؤمنين عليُّ بن أبي طالب عليُّ خطواته بدقّة في قوله: «أوّل الدين معرفته، وكمالُ معرفته التصديقُ به، وكمالُ التصديقِ به توحيدُه، وكمالُ توحيده الإخلاصُ له، وكمالُ الإخلاص له نفئ الصفات عنه»(۱).

#### فضيلة المعرفة التوحيدية

قبل الدخول في تفاصيل البحث العلمي للتوحيد وأنواعه ومقوّمات كلّ نوع، نمرّ على إضهامةٍ من الأحاديث الشريفة في هذا المجال؛ لما تحدثِه لدى الإنسان الموحّد من شحنة مكثّفة من الأحساس التوحيدي ترشد لكانة الموحّدين، وتمهّد السبيل للبحث العملي، بها تحدثه من انشراح في النفوس والصدور.

في الأحاديث الشريفة تركيز كبير على ثواب الموحّدين يقوم على أساس ما يحمله الموحِّدون من معرفة توحيديّة. فإذا ما أجَلْنا الطرف في كتابٍ واحدٍ من كتب أحد علمائنا المحدّثين وهو أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين المشهور بالصدوق (ت: ٣٨١هـ) نراه يفرد في كتابه النفيس «التوحيد» باباً بعنوان «ثواب الموحّدين» يسرد فيه عدداً كبيراً من الأحاديث تصل إلى خمسة وثلاثين حديثاً، منها:

\* عن أبي سعيد الخدريّ، قال: «قال رسول الله عَلَيْكَ : ما قلت ولا قال القائلون قبلي مثل لا إله إلّا الله» (٢).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ص١٨.

وعن النبيّ عَلَيْكَ : «الاستغفار وقول لا إله إلَّا الله خير العبادة» (٢).

وفيه إشارة إلى قول الله سبحانه: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ ﴾ (محمد: ١٩).

وفي السياق ذاته ما ورد عن جابر بن عبد الله، عن النبي عَلَيْكُ أنّه قال: «الموجبتان؛ مَن مات يشهد أن لا إله إلّا الله [وحده لا شريك له] دخل الجنّة، ومن مات يشرك بالله دخل النار»(").

والمقصود من الموجبة في الحديث هو ما يوجب دخول الجنّة وما يوجب دخول النار. فالتوحيد يوجب دخول الجنّة، ولكن ليس مطلق التوحيد بل التوحيد بشرطه وشروطه، والشرك يوجب دخول النار ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشَاءُ ﴾ (النساء: ٤٨).

وفي ما يكون قيداً لكلمة التوحيد لكي يستوجب صاحبها الجنّة، جاء عن رسول الله عَلَيْكَ قوله: «إنّ لا إله إلّا الله كلمة عظيمة كريمة على الله عزّ وجلّ، من قالها مخلصاً استوجبَ الجنّة»(٤).

فليست هذه الكلمة تستوجب الجنّة مطلقاً، وإنّما تستوجبها لصاحبها مع الإخلاص، وكما قال الإمام على عليناً (وكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفى الصفات عنه».

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٨.

<sup>(</sup>٢) الأصول من الكافي: ج٢ ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) توحيد الصدوق: ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج٣ ص٥، الباب الثالث، ح١٣.

أمّا من يقولها كاذباً غير مخلص، فالحديث يشير في تتمّته إلى أنّ جزاءَه بها في هذه الدنيا أن تعصم ماله ودمه فقط، ولا شيء له في الآخرة إلّا الخزي والنار: «ومن قالها كاذباً عصمت ماله ودمه، وكان مصيره إلى النار»(١).

وبذلك يتضح أنّ ما يُرجى في كلمة التوحيد من ثواب للموحدين ليس مطلق اللقلقة والذكر اللساني \_ وإن كان للذكر اللساني ثوابه في حال توافر شروطه \_ بل أن تقترن بشروطها، وأهمّها أن يقولها الناطق بها بإخلاص، وللإخلاص حدوده في المعرفة والنفس والسلوك كها بيّنت الآيات والروايات كها مرّ.

\* عن أبي عبد الله الصادق عليه قال: «من قال لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجنّة، وإخلاصه أن تحجزه لا إله إلا الله عمّا حرّم الله عزّ وجلّ»(٢).

وما يمكن المصير إليه أنّ التوحيد هو الأساس الذي به يتميّز أهل الجنّة من أهل النار.

## حقيقت التوحيد والمراد منه وأقسامه

في ضوء الأحاديث المتقدمة يتساءل الباحث عن المراد بالتوحيد، والمطلوب منه، وبم يوحد الله سبحانه؟

نسعى إلى تقريب صورة المسألة من خلال مثال نستمدّه من الإنسان نفسه كموجود طبيعيّ. إذا ما قمنا بعملية تحليل للمركّب الذي يُطلَق عليه «الإنسان» وجدناه يتألّف من «ذات وصفات وأفعال»، فلهذا الموجود ذات وهوية، وله صفات، كما أنّ له أفعالاً. أمّا الذات أو الموية فالمقصود منها هو

<sup>(</sup>١) التوحيد (للصدوق): ص٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٧٧.

ما يتميّز به الإنسان عن غيره، فلو دخلنا بعملية مقارنة بين الإنسان والموجودات الأخرى لرأينا أنّ هناك عدداً من العناصر المشتركة بينها، كما أنّ هناك أمراً يميّز الإنسان عن بقيّة الموجودات. لو بدأنا بعنصر الجسميّة وأن الإنسان جسم من الأجسام، لرأينا أنّ هذا ليس ممّا يختص بالإنسان، بل هو عنصر مشترك بين جميع الموجودات الماديّة. في امن موجود مادّي إلّا وله جسم، وله طول وعرض وعمق ونحو ذلك. ولو لاحظنا في عمليّة المقارنة عنصر النموّ لرأيناه لا يختصّ بالإنسان وحده، بل هو عنصر مشترك موجود في الحيوان والنبات أيضاً.

كذا الحال لو انطلقنا من عنصر التحرّك الإرادي، فيها يقال عن الإنسان \_ في المنطق \_ من أنّه جسم حسّاس متحرّك بالإرادة، فإنّ هذا أيضاً لا يختصّ بالإنسان وحده بل الحيوانات هي الأخرى موجودات متحرّكة بتحرّك إراديّ؛ لذلك راح المناطقة والفلاسفة يبحثون عمّا يميّز الإنسان عن غيره فيها وراء هذه العناصر المشتركة، فاستقرّوا على النطق عندما ذكروا في حقيقة الإنسان أنّه حبوان ناطق.

ومع اختلافهم في تحديد المراد من النطق؛ أهو القابلية على التكلّم والحديث، أم القابليّة على إدراك المفاهيم الكليّة؟ بعبارة أخرى: أهو أمرٌ مرتبط بنطق الإنسان وتكلّمه اللساني، أم بتعقّله وإدراكه؟ بغضّ النظر عن هذا كلّه، وسواء كان المراد هذا أو ذاك، فقد اتّفقوا على أنّ ما يميّز الإنسان عن غيره من الموجودات \_كالحجر والشجر والبقر والغنم والسماء والأرض \_لا يتمثّل في عناصره الجسميّة أو النموّ أو الحركة الإراديّة ونحو ذلك، وإنّا يكمن بتلك الحقيقة التي أطلقوا عليها خاصّة النُّطق.

هذه الحقيقة التي تميِّز الإنسان عن غيره هي التي يعبَّر عنها بهويّة الإنسان

وذاته، ومن أهم خصائصها أنَّها لو أخذت من الإنسان وسُلبت عنه لما بقي إنساناً؛ لأنَّ إنسانيته متقوَّمة مها.

يمكن توضيح المسألة بالماء، فحقيقة الماء أنّه مركّب من عنصرين هما الأوكسجين والهيدروجين، ولو سُلب منه أحد هذين العنصرين لما بقي ماء، ومعنى ذلك أنّ حقيقة الماء مركّبة من هذين العنصرين، كذلك حقيقة الإنسان وهويّته فهي أيضاً قائمة ومختصّة بالخصلة التي يعبر عنها المناطقة بـ«الناطقيّة»، وهذه الخصوصيّة هي التي يعبر عنها بـ«الـذات». ثم في مقابل الذات أمر آخر يعبر عنه بالصفات. فلو أخذنا الهويّة الإنسانيّة كمثال، فإنَّ لها مجموعة من الصفات، فتارةً يكون الإنسان عالماً، وأخرى لا يكون، وتارة يكون شجاعاً وأخرى لا يكون، وتارة يكون رحياً وأخرى لا يكون، وهكذا. يعبر عن هذه الخصال بصفات الإنسان، والفرق بين الـذات والصفة أنّ الذات إذا فقدت تلك الحقيقة المقوِّمة لها فلن تبقى بـل تتغير وتفقد هويّتها، بخلاف الصفة؛ فالإنسان إنسان سواء كان عالماً أم لم يكن.

الأمر نفسه ينطبق على مشال الماء، فالبرودة والحرارة هما صفتان من صفاته، إذ قد يبرد الماء وقد يكون حارّاً، ولكن لو ارتفعت الحرارة والبرودة فلا ترتفع حقيقة المائية عن الماء؛ لأنّها متقوّمة بشيء آخر، وهذا معناه أنّ الصفة شيء غير الذات.

وهذه المقولة تصحّ مادام الحديث يدور حول الموجودات المكنة الحادثة، أمّا في الواجب سبحانه فإنّ صفاته عين ذاته.

إذن الصفة هي عبارة عن تلك الهيئات والأمور التي قد توصف بها ذات من الذوات وقد لا توصف. وفرق الصفة عن الذات أنّ الصفة سواءٌ كانت موجودة أو رُفعت تبقى الذات على حالها، أي تبقى للموجود هويّته بها هي

عليه دون أن يطرأ عليها تغيير.

لكن هناك نسق ثالث يدخل في تركيبة الإنسان بالإضافة إلى الذات والصفات. فعلاوة على أنّ الإنسان حيوان ناطق من صفاته أنّه عالم، جاهل، شجاع، جبان، بخيل، جواد، رحيم، قاس وما إلى ذلك، فإنّ له أفعالاً تُنسب إليه كالقيام والجلوس والنوم واليقظة والأكل والشرب ونحوها. وبذلك ينتهى المركّب الإنساني إلى ذات وصفات وأفعال.

في ضوء هذه المقدّمة يتبيّن أنّ الحديث عندما يجري عن توحيد الله سبحانه فهو تارة يدور عن الوحدة الذاتية التي تقع فيها الوحدة كصفة للذات، بها يعني أنّ ذاته واحدة، وثانية عن التوحيد الصفاتي بها يدلّ على أنّ صفاته واحدة، وثالثة عن الأفعال بها يفيد أنّ أفعاله واحدة، وأنّ كلّ ما في الوجود إن هو إلّا فعله، وهو ما يُصطلح عليه بالتوحيد الأفعالي.

وبناءً على ذلك فإنَّ عقيدة التوحيد هي إيهان الموحِّد بتوحيد الله الذاتي والطفاتي والأفعالي؛ وقد أشارت الآيات القرآنية إلى هذه المراتب التوحيديّة الثلاث.

وممّا جاء في الروايات في الدلالة على هذه المراتب ما ورد عن الإمام جعفر بن محمد الصادق عليه أنّه قال: «جاء جبرائيل إلى رسول الله عليه أنّه فقال: يا محمّد طوبى لمن قال من أمّتك: لا إله إلّا الله وحده وحده وحده وحده أنّه من المحتمل أن يكون تكرار «وحده، وحده، وحده» قد جاء لغرض التأكيد، لكن يُحتمل والله العالم أن يكون في الرواية إشارة إلى التوحيد في مراتبه الثلاث، أي وحده ذاتاً، ووحده صفةً، ووحده فعلاً، ومن ثمّ تكون قد استوعبت التوحيد الذاتي والصفاتي والأفعالي.

<sup>(</sup>١) التوحيد (للصدوق): ص٢١.

ومن الأمور المهمّة التي تجدر الإشارة إليها في مسألة التوحيد، تحديد موقع التوحيد في التصنيف المألوف للصفات.

توجد تقسيهات متعدّدة لصفات الله سبحانه؛ منها أن تقسّم إلى جماليّة وجلاليّة، أو بتعبير آخر: إلى صفات ثبوتيّة تَشْبُت لله، وأخرى سلبيّة يُنزّه عنها سبحانه، ومن الواضح أنّ التوحيد يدخل في عداد الصفات السلبيّة التي تعني نفي الشريك عن الله، وذلك على غرار نفي الجهل عنه وتنزيه عن الجسميّة ونحو ذلك من الصفات السلبيّة.

وفي هذا السياق، ربها كان في قوله تعالى: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَللالِ وَالْإِكْرَامِ ﴿ (الرحمن: ٢٧)، إشارةٌ إلى هذين النوعين من الصفات، حيث «الإكرام» إشارة إلى الصفات الشوتية، و«الجلال» إشارة إلى الصفات السلبية، والله أعلم.

وتجدر الإشارة إلى وجود علاقة ترابطية محكمة بين مراتب التوحيد الثلاث، فإذا ما ثبت التوحيد الذاتي فسوف يثبت التوحيد الصفاتي والتوحيد الأفعالي، وإنّ ما يتشعّب على التوحيد الأفعالي من فروع وبحوث تفصيليّة يرجع أساسه إلى التوحيد الذاتي.

## أساس المعرفة التوحيدية

إن الأصل الذي تقوم عليه معارف التوحيد هو تحديد المراد من توحيده سبحانه، وفهم معنى الوحدة والواحد فيما تشير إليه الآيات مثل قوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِلَهُ وَاحِدُ ﴾ (المائدة: ٧٧)، ﴿وَهُو الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (الرعد: ١٦)، ﴿وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلاَّ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (ص: ٦٥).

فها لم يتمّ فهم مسألة الواحد لا تتيسَّر عملية فهم بقيّـة معارف التوحيد،

فالخالقيّة والمعبوديّة والرازقيّة وكلّ الأسماء الحسنى التي وردت في القرآن يتعذّر فهمها حال إغفال تلك المسألة.

والمراد من الوحدة التي هي أساس المعرفة التوحيديّة الوحدة في معتقدنا وقولنا: «إنّ الله واحد»، والواحد قد يكون واحداً حقيقياً وقد لا يكون، والواحد الحقيقي قد تكون وحدته حقّه وقد لا تكون.

ولأنّ طبيعة البحث في التوحيد تفرض على الباحث فهم المراد من «الواحد» كان لابدّ من توضيح المسألة بشيء من الإجمال الذي نترك فيه التفصيل إلى الكتب المختصّة، فنقول: لقد قسّموا الوحدة إلى وحدة غير عدية وهي الوحدة الحقة الحقيقية والتي هي عين الذات لا صفة زائدة عليها، وفي حال وصف الله تعالى بالواحد فيكون المراد من الواحد هو هذا المعنى، وإلى وحدة عدديّة تقع في قبال الوحدة الحقيقية غير العدديّة، وهي الوحدة التي إذا انضم إليها شيء آخر صارت اثنين، وإذا انضم إلى الاثنين شيء صارا ثلاثة وهكذا، ومن أهم خصائص الوحدة العددية: للحدودية والانتهاء (۱)، فها لم ينته الأوّل لا تصل النوبة إلى الثاني، فلا يقال للكتاب ثانٍ إلّا عندما ينتهي الأوّل، أمّا لو كان هناك كتاب لا نهاية له فلا يكون ثمّ مجال لكتاب ثانٍ، فمتى انتهى الأوّل ليكون هناك ثانٍ؟ لذلك جاء يكون ثمّ مجال لكتاب ثانٍ، فمتى انتهى الأوّل ليكون هناك ثانٍ؟ لذلك جاء يقبل الثاني والثالث؛ قال عليها ين الحدّ والعدّ، فإذا ما حُدَّ الشيء فسيتعدّد، أي يقبل الثاني والثالث؛ قال عليها هن وصَفه فقد حدّه، ومن حدّه فقد عدّه، (۱).

على الأساس نفسه رفض الإمام عليه منطق الوحدة العدديّة؛ إذ لا يجوز أن يوصف الله سبحانه وتعالى بالوحدة العدديّة؛ وذلك حيث يقول عليه في

<sup>(</sup>١) سيأتي معنا لاحقاً في مبحث «الحدّ» تفسير أشمل لمعنى هذه الوحدة.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٥٢.

جواب من سأله يوم الجمل: أتقول أن الله واحد؟ «فقول القائل واحد يقصد به باب الأعداد، فهذا ما لا يجوز؛ لأنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد»(١).

فمفتاح المعرفة التوحيديّة هو الاعتقاد والتمييز بين معاني الوحدة، وتحديد المراد من وحدة الله عزّ وجلّ. وخير شاهدٍ على ما نقول ما وقع فيه أصحاب القول بالحدّ لله سبحانه وتعالى، لأنّه كما سيأتي معنا في هذه الأبحاث، أن القائلين بالوحدة العدديّة وصل بهم الأمر إلى القول بإثبات الحدّ لله عزّ وجلّ، تعالى الله عن ذلك علّواً كبيراً.

<sup>(</sup>١) تو حيد الصدوق: ص٨٣ \_ ٨٤.

(٢) أقسام التوحيد الذاتي • أقسام التوحيد بين المدارس الإسلامية • المنكرون للتقسيم الثلاثي للتوحيد • الخلط بين أقسام التوحيد • الأساس في أقسام التوحيد

في ضوء ما تقدّم تبيّن لنا أنّ التوحيد ينقسم إلى أقسام ثلاثة وهي:

أوّلاً: التوحيد الذات، وهو الذي تقع فيه الوحدة كصفة للذات، بما يعني أنّ ذاته واحدة.

ثانياً: التوحيد الصفاتي، بما يشر ويدلّ على أن صفاته واحدة.

ثالثاً: التوحيد الأفعالي، بما يفيد أن أفعاله واحدة، وأنَّ كلَّ ما في الوجود إن هو إلَّا فعله.

وتدور عقيدة التوحيد حول إيهان الموحّد بتوحيد الله الـذاتي والـصفاتي والأفعالي.

وعندما نصل إلى التوحيد الذاتي يواجهنا البحث الكلامي والفلسفي بتناول الموضوع من خلال بُعدين ينقسم إليهم التوحيد الذاتي وهما:

أوّلاً: التوحيد الواحدي.

ثانياً: التوحيد الأحدى.

وقد استخدم القرآن الكريم في آياته هذين البعدين، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ ﴾ ﴿ إِلَهُ وَاحِدُ ﴾ (البقرة: ١٦٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ ﴾ (التوبة: ٨٤).

أمّا الجهة التي يتركز عليها تمييز المتكلّمين بين الواحد والأحد فتتمثّل بطبيعة الذات الإلهيّة ومعرفة هل لهذه الصفات ثانٍ أو شريك أو شبيه، كما لو فرضنا أن لعليّ شبيهاً ونظيراً في الإنسانية هو زيد.

هل لله سبحانه شبيه ونظير؟ إن مهمّة النفي في هذه المقولة هي التي ينهض بها التوحيد نفي الثاني الثاني

والنظير والمثيل والشبيه والشريك.

أمّا التوحيد الأحدي، فيتحرّك باتجاهٍ آخر، مفاده البحث في الذات الإلهيّة نفسها، أهي بسيطةٌ أم مركّبة؟

فالتوحيد الذاتي الواحدي يرجع إلى نفي الثاني لله سبحانه وتعالى، ونفي الوحدة العددية ويترتب عليه نتائج ذكرها المتكلمون ومن أهمها: عدم تناهي الحق سبحانه وتعالى، وإثبات أزليته وأبديته، وإثبات كونه هو الأوّل والآخر والظاهر والباطن، ونفي التثليث، أمّا التوحيد الذاتي الأحدي فمعناه نفي التركيب وإثبات بساطة الحقّ سبحانه.

#### أقسام التوحيد بين المدارس الإسلامية

وقع الخلاف بين المدارس والمذاهب الإسلاميّة في أقسام التوحيد، وهل له قسمٌ واحدٌ أم أقسامٌ متعدّدة.

ذهب علماء مدرسة أهل البيت عليه إلى أنّ التوحيد ينقسم إلى التوحيد الذاتي والتوحيد الأفعالي، والتوحيد الذاتي على نحوين هما توحيد الأحديّة وتوحيد الواحديّة.

وذهب غيرهم إلى تقسيم آخر فقسموه إلى توحيد الأسماء والصفات وتوحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة أو توحيد العبادة، ولم يجعلوا توحيد الذات قسماً من هذه الأقسام.

وهذا التقسيم لم يرد بشكله الواضح والصريح في القرآن الكريم، ولا في رواية معتبرة عن النبيّ الأكرم سَلَقِكَ، بل هو بحثٌ اجتهادي استقرائيّ.

وقد ذُكر هذا التقسيم في كلمات جملة من الباحثين، كما في كتاب (تحقيق العبوديّة بمعرفة الأسماء والصفات) وفيه:

(المطلب الثالث: أقسام التوحيد عند أهل السنّة والجماعة....

ولهذا قسم العلماء التوحيد إلى ثلاثة أقسام: توحيد الربوبيّة، وتوحيد الأسماء والصفات، وتوحيد العبادة.

أوّلاً: توحيد الربوبية: وهو إفراد الله تعالى بالخلق والرزق والإحياء والإماتة وسائر أنواع التصريف والتدبير لملكوت السهاوات والأرض، وإفراده بالحكم والتشريع بإرسال الرسل وإنزال الكتب....

ثانياً: توحيد الألوهية: ويسمّى توحيد العبادة: وهو إفراد الله تعالى بالعبادة، فلا يُعبَد غيره، ولا يدعى سواه، ولا يستغاث إلّا به، ولا يُنذر ولا يُذبح ولا يُنحَر إلّا له.

ثالثاً: توحيد الأسماء والصفات: وهو وصف الله تعالى وتسميته بما وصف وسمّى به نفسه، وبما وصفه وسمّاه به رسوله عَلَيْكُ في الأحاديث الصحيحة، وإثبات ذلك له من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل)(۱).

وقسّم ابن قيّم الجوزيّة التوحيد إلى قسمين: التوحيد النظري والتوحيد العملي، وذكر ذلك في كتاب (مدارج السالكين بين منازل إيّاك نعبد وإيّاك نستعين)، فقال: (التوحيد نوعان: نوع في العلم والاعتقاد، ونوع في الإرادة والقيصد، ويسمّى الأوّل: التوحيد العلمي، والثاني: التوحيد القصدي الإرادي؛ لتعلّق الأوّل بالإخبار والمعرفة، والثاني بالقصد والإرادة. وهذا الثاني أيضاً نوعان: توحيد في الربوبيّة، وتوحيد في الإلهيّة، فهذه ثلاثة أنواع)(٢).

فكلام ابن قيم وتقسيمه التوحيد إلى قسمين، يكشف عن كون هذه القضيّة غير منصوصة، وإنّا هي مجرّد اجتهادات.

<sup>(</sup>١) تحقيق العبوديّة بمعرفة الأسهاء والصفات: ص٥٠١.

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين بين منازل إيّاك نعبد وإيّاك نستعين: ج١ ص٢٤٥٥.

ولكون هذه التقسيمات متّفقاً عليها عند أهل السنّة والجماعة، يقول عبد الرحيم السُّلميّ في كتابه (حقيقة التوحيد بين أهل السنّة والمتكلِّمين):

(...وهذه المعاني \_ أي أقسام التوحيد \_ متّفقٌ على حقيقتها عند أهل السنّة والجاعة، وأدلّتها مستفيضة في القرآن والسنّة وحياة الرسول عَلَيْكَ العمليّة.

وقد عبر عن هذه المعاني أهل السنة والجماعة بذكرهم لأقسام التوحيد، وقد اختلف تقسيمهم لهذه المعاني؛ لا لاختلافهم في التوحيد نفسه، ولكن ذلك يعود لأمرين:

أحدهما: اختلافهم في زاوية التقسيم وجهته، فمن نظر إلى التوحيد من جهة الله تعالى قسمه إلى: علمي وعملي، ومن نظر إليه من جهة الله تعالى قسمه إلى: الربوبية والألوهية والأسماء والصفات.

وهذا لا يعتبر اختلافاً معنويّاً بل هو اختلاف تنوّع وليس اختلاف تضادّ.

الثاني: اختلافهم في التعبير اللفظي عن المعنى الصحيح كما يعبِّر بعضهم عن التوحيد العلمي بن توحيد في العلم والاعتقاد، أو التوحيد في العلم والاعتقاد، أو التوحيد القولى، أو التوحيد الاعتقادى... ونحو ذلك.

وكما يعبّر بعضهم عن التوحيد العملي ب: توحيد القصد والطلب، أو التوحيد القصدي الطلبي، والتوحيد في العمل، أو التوحيد الفعلي....

وهذه التعبيرات المختلفة ليست متباينة بل هي متوافقة....

والمشهور عند أهل العلم أنهم يقسمون التوحيد إلى ثلاثة أقسام، وهي: توحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة وتوحيد الأسهاء والصفات، أو إلى قسمين وهما: توحيد المعرفة والإثبات وتوحيد القصد والطلب)(١).

ويبقى السؤال عن الذي ذكر هذا التقسيم الثلاثي لأوّل مرّة، وهناك

<sup>(</sup>١) حقيقة التوحيد بين أهل السنّة و المتكلّمين: ص٨٨٨.

أبحاث مفصّلة في هذا المجال لسنا بصدد الدخول فيها، وتكفي الإشارة إلى ما ذكره صاحب كتاب (القول السديد في الردّ على من أنكر تقسيم التوحيد) عبد الرزّاق بن عبد المحسن البدر، حيث كتب هذا الكتاب ردّاً على حسن بن على السقّاف مؤلّف كتاب (التنديد بمَن عدّد التوحيد، وإبطال محاولة التثليث في التوحيد والعقيدة الإسلاميّة)، فهو بعد أن يذكر أنّ عقيدة التثليث عقيدة نصر انيّة فاسدة حكم الله في القرآن على أهلها بالكفر، وأنّ صاحب كتاب التنديد حكم على عامّة المسلمين الموحّدين لله في ربوبيّته وأسمائه وصفاته وألوهيّته بأنّهم ثلّثوا في عقيدتهم، فهو ينكر على الكاتب ربطه بين تقسيم التوحيد إلى أقسام ثلاثة وعقيدة التثليث المنحرفة، ثمّ ينقل عن الكاتب قوله: (... وخصوصاً أنّ هذا التقسيم لا يُعرف عند السلف البتّـة، وإنَّما اختُرع هذا التقسم وانتشر بعد القرن السابع الهجري [أي بعد ابن تيميّة]... ولم يذكر الله تعالى في كتابه ولا النبيّ عَلَيْكَ في سنته أنّ التوحيد ينقسم إلى ثلاثة أقسام: توحيد ربوبيّة وتوحيد ألوهيّة وتوحيد أساء وصفات، بل لم ينطق بهذا التقسيم أحدُّ من الصحابة، بل ولا أحدُّ من التابعين، بل ولا أحد من السلف الصالح \_رضي الله عن الجميع \_بـل إنّ هذا التقسيم بدعة خلفيّة مذمومة حدثت في القرن الشامن الهجري؛ أي بعد زمن النبيّ عَنْ الله بنحو ثمانهائة سنة، ولم يقل بهذا التقسيم أحدٌ من قبل... ابن تيميّة الذي اخترع تقسيم التوحيد إلى ألوهيّة وربوبيّة...)(١).

ثمّ يُشير عبد الرزّاق بن عبد المحسن البدر إلى (أنّ الأدلّـة من الكتـاب والسنّة على هذا التقسيم كثيرةٌ لا تحصر، يعرفها من لديه أدنى إلمام بنصوص

<sup>(</sup>١) القول السديد في الردّ على من أنكر تقسيم التوحيد: ص١٣٠.

قد يقول قائل: إذا كان هذا التقسيم مورداً للنقض والإبرام بهذه الطريقة، فلهاذا نرتب أبحاثنا على هذا التقسيم؟

الجواب: إن محور هذه الأبحاث هو ما يقوله ابن تيميّة وأتباعه، وهو المنظّر الأساس لمثل هذه العقائد، فاستوجبت مناقشته أن نذكر مبانيه التي على أساسها تجرى هذه المناقشة وهذه الأبحاث.

## المنكرون للتقسيم الثلاثى للتوحيد

في مقابل من ادّعى إجماع علماء السنّة على الاتّفاق على تقسيم التوحيد إلى الأقسام الثلاثة المتقدّمة، نجد مَن أنكر هذا الاتّفاق واعتبره مخالفاً لعقيدة أهل السنّة والجماعة.

وهذا ما أشار إليه حسن بن علي السقّاف الشافعي في كتابه (التنديد بمَن علّد التوحيد)، وحاول في هذا الكتاب إثبات إبطال التثليث في تقسيم التوحيد إلى توحيد ألوهيّة وتوحيد ربوبيّة وتوحيد أسهاء وصفات، والقول بأنّ هذا التقسيم لا يُعرف عند السلف البتّة، وأنّه اختُرع وانتشر بعد القرن السابع الهجرى، وممّا قاله:

(فاعلم: أنَّ تقسيم التوحيد إلى هذه الأقسام الثلاثة تقسيمٌ غير صحيح، تكلّم به بعض متأخّري المصنّفين منهم صاحب شرح العقيدة الطحاويّة ابن أبي العزّ المنسوب للحنفيّة خطأ، الذي ردّعلى صاحب الكتاب الأصلي الإمام أبي جعفر الطحاوي الحنفي أثناء شرحه على كتابه \_ متن الطحاويّة \_ في التوحيد، فزيّف ابن أبي العزّ بعض كلام الإمام أبي جعفر الطحاوي، وظهر

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٣٠\_٣١.

بثوب الدعوة إلى مذهب السلف الصالح، فخالف صريح الكتاب والسنة والإجماع وعقيدة أهل السنة والجماعة الوارد في كلام الإمام أبي جعفر الطحاوي)(١).

ثمّ استعرض السقّاف الأدلّة على عدم صحّة هذا التقسيم من خلال مجموعة من الآيات القرآنيّة، وبعثة النبيّ محمّد عَلَيْكُ القائمة على أساس كلمة التوحيد (لا إله إلّا الله محمّد رسول الله).

ثمّ قال بعد ذلك: (فمن هذه الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة يتضح وضوحاً جليّاً أنّ الله سبحانه بيّن لنا أنّ التوحيد هو «لا إله إلّا الله محمّد رسول الله»، ولم يذكر الله تعالى في كتابه، ولا النبيّ عَلَيْكُ في سنته: أنّ التوحيد ينقسم إلى ثلاثة أقسام: توحيد ربوبيّة وتوحيد ألوهيّة وتوحيد أسياء وصفات، بل لم ينطق بهذا التقسيم أحدٌ من الصحابة، ولا من التابعين، بل ولا أحدٌ من السلف الصالح رضي الله عن الجميع، بل إنّ هذا التقسيم بدعة خلفيّة مذمومة حدثت في القرن الثامن الهجري، أي بعد زمن النبيّ عَلَيْكُ بنحو ثمانائة سنة، ولم يقل بهذا التقسيم أحدٌ من قبل)(٢).

ويشير المؤلّف إلى الأسباب التي دَعَت البعض إلى مثل هذا التقسيم والغاية من وراء ذلك، ويضع في أولويّات هذه الأسباب تكفير المسلمين بدعوى أنّهم وحّدوا توحيد ربوبيّة ولم يوحّدوا توحيد ألوهيّة، فقال: (والهدف من هذا التقسيم عند من قال به هو تشبيه المؤمنين الذين لا يسيرون على منهج هذا التقسيم بالكفّار، بل تكفيرهم بدعوى أنّهم وحّدوا توحيد ربوبيّة كسائر الكفّار بزعمهم!! ولم يوحّدوا توحيد ألوهيّة \_وهو توحيد

<sup>(</sup>١) التنديد بمَن عدّد التوحيد: ص٦-٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٨.

العبادة الذي يدّعونه \_ وبذلك كفّروا المتوسّلين بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام أو بالأولياء، وكفّروا أيضاً كثيراً ممّن يخالفهم في أمور كثيرة يرون الصواب أو الحقّ على خلافها، وكلّ ذلك سببه الحرّاني، وعلى ذلك سار شارح الطحاوية ابن أبي العزّ الملقّب بالحنفي فخالف الإمام الحافظ الطحاوي الحنفي في عقيدته في مواضع عديدة!)(١).

فهذا كلامٌ صريح في الاتجاه العامّ الذي سلكه البعض في تكفير مخالفيهم لأدنى مسألة، وكان السقّاف صريحاً وواضحاً في كلامه في اعتبار المصدر الأساس لوضع أُسس التكفير لكلّ مخالف في الرأي هو الحرّاني (أي ابن تيميّة).

وما هو المهم في هذا الكتاب هو الإشارة إلى المخالفات الصريحة للإمام الطحاوي حيث شيدت مدرسة ابن تيميّة أركانها على أقوال نسبتها لأئمّة كبار، وكان من بينها العقيدة الطحاويّة التي نالت اهتهاماً كبيراً لدى علهاء هذه المدرسة، ولكنّ السقّاف فنّد هذه الادّعاءات المنسوبة إلى الإمام الطحاوي والتي منها: أنّ صاحب المتن الطحاوي ينفي الحدّ عن الله سبحانه، والشارح يردّ عليه فيثبت الحدّ! ومنها أنّ صاحب المتن ينفي الجهة وينزّه الله سبحانه أن يُوصف بها، والشارح يردّ عليه فيثبتها! حتّى قال العلامة علي القاري عن شارحها ابن أبي العنز في شرح الفقه الأكبر العلامة علي القاري عن شارحها ابن أبي العنز في شرح الفقه الأكبر حصر ١٧٢ بأنّه: (صاحب مذهب باطل، تابع لطائفة من المبتدعة) (٢٠).

ومن جملة الأدلّة التي ذكرها السقّاف على إبطال هذا التقسيم:

(أوّلاً: لا يُعرف في الشرع إطلاق اسم موحّد على من كفر ولو بجزء من

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٩.

أقسام التوحيد الذاتي .....

العقيدة الإسلاميّة؛ وذلك بنصّ الكتاب والسنّة، بل لا يجوز أن نقوّل الـشرع ما لم يقل ولم يرد....

رابعاً: ابن تيميّة الذي اخترع تقسيم التوحيد إلى ألوهيّة وربوبيّة يقول إنّ المسلمين المشركين كانوا يقرّون بتوحيد الربوبيّة دون توحيد ألوهيّة، وأنّ المسلمين الذين يخالفونه في آرائه كذلك وحّدوا ربوبيّة ولم يوحّدوا ألوهيّة، فهو يكفّرهم بذلك، وهذا مراده من هذا التقسيم...)(١).

# الخلط بين أقسام التوحيد

إذا كان التوحيد على مستوى الأسماء والصفات يقابله الشرك على مستوى الأسماء والصفات، فهذا ينبغي عدم الخلط في مفهومي التوحيد والشرك، إذ لا ينبغي اعتبار المشرك على مستوى العبادة مشركاً على مستوى الأسماء والصفات، وهكذا إذا كان مشركاً في التدبير لا يمكن تصنيفه ضمن المشركين في العبادة.

وهذا ما يشير إليه بشكل واضح وصريح ابن باز في (مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة) حيث يقول: (وعند التفصيل تكون أنواع التوحيد ثلاثة: توحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة وتوحيد الأسياء والصفات... وهذا في الجملة أقرَّ به المشركون، كما قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ الله﴾. (الزخرف: ٨٧) ... فهم معترفون بهذه الأمور، لكنّهم لم يستفيدوا من هذا الإقرار في توحيد الله بالعبادة، وإخلاصها له سبحانه...)(٢).

فهذا التقسيم إنّم نذكره وفقاً لما أسّس عليه ابن تيميّـة وأتباعـه نظريّـاتهم ومنهجهم في عقيدة التوحيد.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٠-١٣.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي ومقالات متنوّعة: ج١ ص٣٤ التوحيد وما يلحق به.

وكون هؤلاء يتحدّثون في التوحيد، ويعتبرون أنفسهم أبطاله نجدهم يخلطون خلطاً شديداً في أقسام التوحيد، ولم يميّزوا بينها، وكان من نتائج ذلك اتّهامهم لغيرهم بالشرك والإلحاد، وهذا ما حصل لمَن أسموه شيخ الإسلام المجدّد محمّد بن عبد الوهّاب في كتابه (كتاب التوحيد الذي هو حقّ الله على العبيد) والذي كتب فيه أتباعه شروحاً متعدّدة، ولكن محمّد بن عبد الوهّاب \_ رغم اعتبارهم إيّاه مجدّد ومحيي التوحيد \_ خلط بين هذه الأقسام وكأنّه لم يقرأ كتاباً واحداً في التوحيد، ونكتشف ذلك من خلال العناوين والأبواب التي وضعها للكتاب، فقال على سبيل المثال: (فضل التوحيد وما يكفّر من الذنوب، من حقق التوحيد دخل الجنّة بغير حساب، الخوف من الشرك) ولا رابط بين هذه الأبحاث. وذكر أيضاً (الدعاء إلى شهادة لا إله إلّا الله، تفسير التوحيد) حيث جعله في الباب الخامس، مع أنّ تفسير التوحيد لابد أن يكون في الباب الأوّل. ثمّ ذكر (من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء ودفعه) (١)، فقد خلط بين أبحاث التوحيد خلطاً عجيباً غريباً.

وممّا ذكره أيضاً: (من تبرّك بشجر أو حجر ونحوهما، ما جاء في الذبح لغير الله) فما علاقة هذين الأمرين والبحثين ببعضها.

وأيضاً: (باب ما جاء في الذبح لغير الله، باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله، باب من الشرك الاستعانة بغير الله، من الغير الله، من الشرك الاستعانة بغير الله، من الشرك بغير الله ما جاء في التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده) إلى غير ذلك ممّا فيه خلطٌ واضح وفوضى تكشف عن الجهل وعدم المعرفة بالتوحيد.

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد الذي هو حقّ الله على العبيد: ص١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

ولذا فإنّ هذا الكتاب \_ وبغضّ النظر عن مضمونه من حيث الصحّة وعدمها \_ لا قيمة له من الناحية العلميّة والمنهجيّة والفنيّة.

ومن الذين ذكروا أقسام التوحيد: الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في كتاب: (القول المفيد على كتاب التوحيد).

فقد عرّف العثيمين التوحيد بقوله: (تعريف التوحيد: في اللغة: مشتقّ من وحّد الشيء إذا جعله واحداً، فهو مصدر وحّد يوحّد، أي جعل الشيء واحداً. وفي الشرع: إفراد الله سبحانه بها يختصّ به من الربوبيّة، والألوهيّة والأسهاء والصفات.

أقسامه: ينقسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام:

١. توحيد الربوبيّة.

٢. توحيد الألوهية.

٣. توحيد الأسهاء والصفات)(١).

ثمّ عرّف هذه الأقسام بما مختصره:

(توحيد الربوبيّة: هو إفراد الله عزّ وجلّ بالخلق، والملك، والتدبير... وهذا القسم من التوحيد لم يعارض فيه المشركون الذين بُعث فيهم الرسول على التشريك المجوس حيث قالوا: إنّ للعالم خالِقَين...

وتوحيد الألوهيّة: ويقال له توحيد العبادة باعتبارين؛ فباعتبار إضافته إلى الله يسمّى: توحيد الألوهيّة، وباعتبار إضافته إلى الخلق يسمّى توحيد العبادة، وهو إفراد الله عزّ وجلّ بالعبادة....

توحيد الأسماء والصفات: وهو إفراد الله عزّ وجلّ بم له من الأسماء

<sup>(</sup>١) القول المفيد على كتاب التوحيد: ج١ ص٥-١٢.

ثمّ بيّن موقع هذا التوحيد بقوله: (وهذا القسم من التوحيد هو الذي ضلّت فيه بعض الأمّة الإسلاميّة وانقسموا فيه إلى فِرق كثيرة، فمنهم سلك مسلك التعطيل فعطّل ونفى الصفات زاعماً أنّه مُنزِّهُ للله، وقد ضلّ؛ لأنّ المنزّه حقيقة هو الذي ينفي عنه صفات النقص والعيب وينزّه كلامه من أن يكون تعمية وتضليلاً...)(٢).

وأيضاً الشيخ العثيمين في شرح العقيدة السفارينية حيث قال: (واعلم أنّ أقسام التوحيد ثلاثة: توحيد الربوبيّة، وتوحيد الألوهيّة، وتوحيد الأسياء والصفات، فأمّا توحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة فلم يختلف فيه أهل القبلة؛ يعني لم يختلف فيه المسلمون... وأمّا توحيد الأسياء والصفات فه و الذي اختلف فيه أهل القبلة، أي اختلف فيه المنتسبون إلى الإسلام اختلافاً يمكن أن نقول: إنّه على ستّة أوجه في إجراء النصوص) ".

# الأساس في أقسام التوحيد

اتفقت كلمات القائلين بهذا التقسيم الثلاثي \_ توحيد الأسماء والصفات وتوحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة والعبادة \_ على أنّ الأصل والأساس في هذه الأقسام الثلاثة هو توحيد الأسماء والصفات، ويتفرّع عنه توحيد الربوبيّة، ويتفرّع عنهما توحيد الألوهيّة والعبادة.

فإذا كان هناك توحيد حقيقي على مستوى الأسماء والصفات، فهذا ينعكس إيجاباً على توحيد الربوبيّة وكذلك على توحيد العبادة، وهكذا

<sup>(</sup>١) القول المفيد: ج١ ص٥-١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة السفارينيّة: ص٩.

العكس، فإذا ما كان هناك انحراف في الفهم التوحيدي على مستوى الأسماء والصفات فسينعكس ذلك سلباً على الربوبيّة والعبادة.

من هنا كانت الحاجة عند الحديث عن التوحيد الربوبي أو التوحيد العبادي، الالتفات إلى الأصل في ذلك وهو التوحيد الأسمائي والصفاتي؛ إذ لا يمكن التفكيك والتجزئة بين هذه الأقسام وأساسها.

ونحن نجد في كثيرٍ من الكتب التي تعرّضت لمسألة التوحيد في العبادة أنّها مبتورة وناقصة لأنّها لم تنظر إلى التوحيد الأسمائي والصفات.

ومن الذين صرّحوا بهذه الحقيقة ابن تيميّة في كتابه (الفتاوى الحمويّة الكبرى) وفيها سؤال وجواب.

أمّا السؤال: سئل شيخ الإسلام ابن تيميّة في سنة كذا، فقال السائل: ما قولكم في آيات الصفات كقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ (طه: ٥)، ﴿وَثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانُ ﴾ (فصّلت: ١١) إلى غير ذلك من الآيات وأحاديث الصفات كقوله عَلَيْكَ: (إنّ قلوب بني آدم بين إصبعين من أصابع الرحمن)، وقوله: (يضع الجبّار قدمه في النار) إلى غير ذلك من الأحاديث... ؟ وفي الجواب يقول: (...فإنّ معرفة هذا أصل الدّين وأساس الهداية وأفضل ما اكتسبته القلوب وحصّلته النفوس وأدركته العقول)(١).

فإذن أصل الدِّين إنها هو في الأسهاء والصفات وليس في التدبير والعبادة. وأيضاً أشار إلى ذلك ابن قيّم الجوزيّة في كتاب (الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطِّلة) حيث يقول: (وجعل مفتاح دعوتهم \_ أي دعوة الأنبياء \_ وزبدة رسالتهم معرفة المعبود سبحانه بأسهائه وصفاته وأفعاله، إذ على هذه المعرفة تنبنى مطالب الرسالة جميعها، وإنّ الخوف والرجاء والمحبّة والطاعة

<sup>(</sup>١) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص١٧٥.

والعبوديّة تابعة لمعرف المرجوّ، المخوف، المحبوب، المطاع، المعبود)(١).

وعلى هذا: فكل من يحاول التصوير بأنّ التوحيد ينحصر في العبادة، وأنّ أتباع مدرسة أهل البيت علي لا يوجد عندهم توحيد، فهو مخطئ، ومن هنا كان البحث مع ابن تيميّة وأتباعه في أصل التوحيد وفقاً لاعتقاداتهم والذي هو توحيد الأسماء والصفات.

ثمّ يقول ابن قيم: (فأساس دعوة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم معرفة الله سبحانه بأسمائه وصفاته وأفعاله، ثمّ يتبع ذلك أصلان آخران)(٢).

وأيضاً إلى ذلك أشار الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في كتاب (القواعد المُثلى في صفات الله وأسهائه الحسنى) حيث يقول: (منزلة العلم بأسهاء الله وصفاته من الدِّين، وتوحيد الله به أحد أقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة وتوحيد الأسهاء والصفات، فمنزلته في الدِّين عالية وأهميّته عظيمة ولا يمكن أحداً أن يعبد الله على الوجه الأكمل حتى يكون على علم بأسهاء الله وصفاته... وهذا يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة) (٣).

لأجل ذلك كانت دعوتنا في هذه الأبحاث إلى المعرفة الحقيقية بالإله الواحد الأحد، فمعرفته سبحانه وتعالى أساسها في توحيد الله عز وجل، والتي إذا وقع فيها خللٌ فكل الأعمال تصبح لا قيمة لها، والعبادة إنّا تكون ذات قيمة عند الله تعالى إذا كانت على أساس المعرفة الصحيحة.

وهذا ما أشارت إليه فوز بنت عبد اللطيف الكردي في (تحقيق العبوديّة

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطِّلة: ج١ ص١٥٠\_١٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٥١٠.

<sup>(</sup>٣) القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى: ص١٧.

بمعرفة الأسماء والصفات) حيث قالت بعد النصّ الذي نقلناه سابقاً: (فالتوحيد أساس الدِّين، وأساس التوحيد توحيد الأسماء والصفات)(١).

وهذا هو الكلام الصحيح، والذي لا إشكال فيه؛ لأنّ كلّ المراتب اللاحقة إنّا تقوم وتنبني على هذه المرتبة، ومن جهل الله تعالى ستقع عبادته على مجهول، كأولئك الذين قالوا بأنّ الله تعالى له يدٌ ولكن لا كالأيدي؛ لأنّهم إن قالوا بأنّ اليد هي الجارحة فهذا توحيد التجسيم، وإن قالوا بأنّ اليد مجهولة لا نعرفها، كانوا جاهلين به تعالى، فكيف يعبدون من لا يعرفونه؟

ولذا تتابع فوز الكردي قولها: (ومن عرف أسهاء الله وصفاته عرف إلهاً حقّاً، خالقاً رازقاً، ربّاً مُنعِماً... فلا يتصوّر الإيهان بمجهول، فكيف بمعدوم، سبحانه وتعالى عن ذلك علوّاً كبيراً.

والخطر الحقيقي الذي يتهدد العبادة الناشئة عن غير معرفة بالله تعالى هي أنّ العابد إذا جهل معبوده فقد يتقرّب إليه بها يبغض، أو يبغض شيئاً يحبّه، وكيف يستجيب المرء في العبادة لما يحبّه تعالى أو يكرهه، ولما يريده أو ينهى عنه وهو لا يعرف مولاه الحقيقى؟)(٢).

وفي أحاديث أئمة أهل البيت عليه ما يُشير إلى ضرورة هذه المعرفة، كما في الحديث المروي عن الإمام الصادق عليه: «العامل على غير بصيرة كالسائر على غير طريق، فلا تزيده سرعة السير إلّا بُعداً» (٣).

وقد يحسب الإنسان أنّه يُحسن صنعاً ولكنّه يكون من الخاسرين كما قال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

<sup>(</sup>١) تحقيق العبوديّة بمعرفة الأسماء والصفات: ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول عن آل الرسول: ص٣٦٢.

وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعا ﴿ (الكهف: ١٠٤).

والملفت أنّ الآية أشارت إلى الأخسرين في العمل، لأنّ العقيدة كانت باطلة، والتوحيد كان مختلاً، وهل تنفع الصلاة أو الصوم في مثل ذلك؟

فدعوتنا تتمثّل في ضرورة جعل الأساس في هذا الدِّين ونظامه معرفة الله تعالى، كما قال الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علطَيَّد: «أوّل الدِّين معرفته، وكمال معرفته التصديق به توحيده»(١).

فمن هنا ينبغي أن يبدأ الإنسان، وكلّ ما عدا ذلك يتفرّع عن هذا الأصل، ولذا قال الله تعالى في محكم كتابه: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ الأصل، ولذا قال الله تعالى في محكم كتابه: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْتُورا ﴾ (الفرقان: ٢٣). فهذا العمل لم يكن باطلاً في أساسه لأنّه عبارة عن صلاة وصوم وعبادة في ظاهرها تامّة الشروط، ولكن مثل هؤلاء بنوا أعمالهم على أساس ﴿مَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ (الأنعام: ٩١، والخبّ : ٧٤، والزمر: ٦٧) وما عرفوا الله حقّ معرفته، فقالوا مثل قول البعض: وجه لا كالوجوه، وجالس، ومستقرّ، وشاب أمرد، وله يدُّ وقدَم.. وما شاكل ذلك، ولكنّهم حتّى يتخلّصوا من مشكلة التجسيم والتشبيه قالوا: (لا كالوجوه، ولا كالأيدى، ولا...).

ومن هنا نجد أنّ الكثير من العلماء في مدرسة الصحابة استنكروا هذه الأقوال \_كما سيأتى \_ واعتبروا أنّ فيها تهافتاً.

ومرتكزات مدرسة أئمّة أهل البيت عليه قامت على أساس أنّ الأصل هو المعرفة وليس العبادة، وليس كما يتوهّم البعض أنّه ورد في القرآن الكريم: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الـذاريات: ٥٦) لأنّه يقول في آية أخرى: ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ (الحجر: ٩٩) فغاية العبادة هي اليقين

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة الأُولى.

أقسام التوحيد الذاتي ......

والمعرفة.

ومن الأحاديث التي أشارت إلى ذلك في أقوال أهل البيت عليه نذكر: أوّلاً: ما ورد في كتاب (علل السرائع) للشيخ الصدوق، المتوفّى سنة ٣٨١هـ، عن الإمام الصادق عليه أنّه قال: «خرج الحسين بن علي على أصحابه فقال: أيّها الناس إنّ الله جلّ ذكره ما خلق العباد إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، وإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة مَن سواه»(١).

ثانياً: ما ورد في (بحار الأنوار) للعلاّمة المجلسي حول جواب للإمام الرضاع الله عن سؤال يمكن أن يخطر في ذهن البعض حول السبب في تسمية الله عزّ وجلّ لنفسه بالأسماء الحسنى والتي ندعوه من خلالها.

عن محمّد بن سنان، قال: «سألت أبا الحسن الرِّضا علطُّ ... قال: فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماء لغيره يدعوه بها، لأنّه إذا لم يُعرَف (٢٠).

ثالثاً: ما ورد في كتاب (التوحيد) للشيخ الصدوق:

«قيل للإمام أبي الحسن الرِّضا عليه عليه الحسن اصعد المنبر وانصب لنا على نعبد الله عليه، فصعد عليه المنبر فقعد مليّاً لا يتكلّم مُطرقاً، ثمّ قال: أوّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله توحيده... فليس الله عرف من عرف بالتشبيه ذاته، ولا إيّاه وحّد مَن اكتنهه، ولا حقيقته أصاب مَن مثّله، ولا به صدّق مَن نهّاه» (٣).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ج١ ص٩، باب علّة خلق الخلق واختلاف أحوالهم، ح١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٤ ص٨٨، ح٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٤ ص٢٢٨، ح٠٤.

(٣) اتجاهات في معرفة الله تعالى • أقوال وكلمات المجسّمة فتاوى التكفير في مسألة التجسيم • أتباع ابن تيمية والخلاف مع ابن حجر

أشار القرآن الكريم إلى الهدف من خلق الإنسان حيث قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴿ (الذاريات: ٥٦)، فكمال إنسانيّة الإنسان لا تتحقّق إلّا بالعبادة لله سبحانه وتعالى، وما لم يكن الإنسان عابداً لله تعالى، فسيبقى في مرحلة البهيميّة. ولن يتمكّن من الوصول إلى مقام الإنسانيّة إلّا بأن يحقّق مقام العبوديّة.

وأوّل وصف نجده في القرآن الكريم للأنبياء على ، والمقدّم على جميع صفاتهم ومقاماتهم وفضائلهم هو كونهم عباداً لله سبحانه وتعالى، ولهذا قال في الرسول الأكرم على : ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ (الإسراء: ١)، ولم يقُل بـ «رسوله» أو «إمام الأوّلين والآخرين»، أو «خاتم الأنبياء والمرسلين»، لأنّه على إنّا وصل إلى كلّ هذه المقامات والفضائل بالعبوديّة.

ولذا نحن أيضاً نقول \_ في تشهد الصلاة \_: (وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله)، فمن العبوديّة وصل عَلَيْكُ إلى مقام الرسالة والخاتميّة.

إذن فحقيقة الإنسانيّة لا يصل إليها الإنسان، ولا يستحقّ أن يكون خليفة الله في أرضه إلّا إذا كان قد وصل إلى مقام العبوديّة.

لكنّ هذه العبوديّة لا تُعطي أُكلها وثهارها في الدُّنيا والآخرة إلّا بمعرفة الله سبحانه وتعالى، ولو عبدَ الإنسانُ إلهاً لا يعرفه فسيكون كها قال الإمام الصادق عليه «العامل على غير بصيرة كالسائر على غير طريق، لا تزيده سرعة السير إلّا بُعداً» (١) لأنّه يسير على غير هدى، ولن يزيده السير إلّا بُعداً وضلالاً.

ولكي تكون العبادة موصلة إلى الله وإلى مقام القُرب الإلهي، لابدّ من

<sup>(</sup>١) توحيد الصدوق: ج١ ص٥.

معرفة الله سبحانه وتعالى، ولذا قال الإمام عليّ عليّ الله الدّين معرفته»، فالمعرفة هي المقدّمة الأساسيّة للعبادة، وما لم تتحقّق المعرفة فلا معنى للعبادة. وكلّما ازداد الإنسان معرفة بالله تعالى كانت عبادته أكثر قيمة عند الله تعالى.

وكمثال على ذلك ما يقوله القرآن الكريم: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْ وَالَهُمْ فِي سَبِيلِ الله كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَالله يُضَاعِفُ لِيَ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ وَالله يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَالله وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ (البقرة: ٢٩١).

ففي هذه الآية إشارة إلى مقامات أربعة:

الأوّل: يشير القرآن في بعض آياته إلى أصل كلّي وهو أنّ من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها، فالله يعطى للبعض في مقابل الحسنة عشر أمثالها.

الثاني: أنّه في هذه الآية لا يعطي مقابل الحسنة عشر أمثالها، بل يـضاعفها إلى سبعمائة ضعف.

الثالث: هـو مقام ﴿وَالله يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾، فالله تعالى يضاعف السبعائة، ولكن ليس للكلّ، بل لأولئك الذين يستحقّون ذلك.

والسبب أنّ فعل الله تعالى قائم على أساس الحكمة لا على الجزاف والعبثيّة، فهو يضاعف لمن يستحقّ، والمستحقّ هو من عرف الله حقّ معرفته، وقدرَ الله حقّ قدره.

الرابع: مقام ﴿ وَاللّٰه وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ فإنّه تعالى يعطي البعض على قدر سعة رحمته، والآية لم تقل: والله واسعٌ حكيم، أو واسعٌ عزيز، أو غفور، بل قالت (واسعٌ عليم) وسبب مجيء لفظة (عليم) هو الإشارة إلى أنّ البعض يستحقّ العشرة، أو السبعائة، أو مضاعفة السبعائة، أو يستحقّ بغير حساب، ومرجع ذلك كلّه إلى قدر معرفة الله سبحانه وتعالى.

فمن أراد أن يرفع عمله وعبادته، لا يرفعه من خلال البُعد الكمّي، بل من خلال البُعد الكيفي، ويتحصّل ذلك برفع درجة المعرفة بالله سبحانه وتعالى.

ومن هذه المقدّمة يتّضح لنا أصلان:

الأصل الأوّل: أنّ الهدف من خلق الإنسان هو العبادة.

الأصل الثاني: أنّ هذه العبادة لا يمكن أن توصل إلى الله وإلى مقام القُرب إلّا إذا كانت ناتجة عن معرفة الله تعالى.

وبناءً على ذلك، انبثق اتِّجاهان أساسيّان في معرفة الله سبحانه وتعالى:

الاتّجاه الأوّل: هو الاتّجاه الذي اعتقد به غالبيّة علماء المسلمين، من علماء أهل السنّة، ومن الأشاعرة، ومن المعتزلة والإماميّة والصوفيّة، ومن الفلاسفة والمتكلِّمين، وهم الغالبية العظمى من جمهور المسلمين وعلمائهم.

الاتجاه الثاني: وهو الذي ذهب إليه أقلية من العلماء والتعبير عنهم بالعلماء من باب المسامحة في التعبير وبعض المتكلمين، وهؤ لاء لا يتجاوزون عدد أصابع اليد، وإذا ما أردنا احتسابهم فلن يصلوا إلى الثلاثين.

ونقاشنا هنا ليس مع أصحاب الاتّجاه الأوّل بل مع أصحاب الاتّجاه الثاني.

في الذي يقوله أصحاب هذا الاتِّجاه في معرفة الله تعالى؟

يعتقد أصحاب الاتجاه الثاني بأنّ جميع الصفات الواردة في القرآن الكريم لله تعالى، وكذلك الصفات الإلهيّة التي وردت في الأحاديث المنسوبة إلى النبيّ عَلَيْكَ ، والتي بظاهرها تُوحي بالتشبيه، أو بالتجسيم، ينبغي حملها على ظاهرها، ونتج عن ذلك الاعتقاد بأنّ الله سبحانه وتعالى له جسم، وله مكان، وله حيّز، وله جهة، ويشار إليه بالإشارة الحسيّة، وأنّه سبحانه وتعالى

قاعد أو جالس في مكان ويُـشار إليه، وأنّ له حركة ونزولاً، كما يتحرّك الإنسان، وأنّ من لوازم ذلك أنّه تعالى له ساق وله صورة وله وجه وعينان وأصابع، وأنّه يضع رجله على الأخرى، وأنّ الثوب الذي يلبسه إلى نصف قدميه، وأنّ حذاءه من ذهب.

وعندما وصلوا إلى قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ (الشورى: ١١) اضطرّوا إلى القول بأنّه جسمٌ لا كالأجسام، ويده لا كالأيادي، وحركته لا كالحركات....

#### أقوال وكلمات المجسمة

ما ذكرناه من معتقدات لأصحاب نظريّة الاتّجاه الثاني القائمة على أساس التجسيم ليس افتراءً أو ادّعاءً بلا مستندٍ أو دليل.

بل إنّ التأمّل في كلماتهم وما ذكروه في كتبهم يفيد أو يفضي إلى هذه النتيجة، ولهذا سيتركّز بحثنا على نقل كلمات هؤلاء، ليقف القارئ الكريم على حقيقة معتقداتهم المنافية لأصول القرآن الكريم والقواعد والأسس التي من أجلها كانت رسالة الإسلام.

## الأوّل: ابن تيميّة

في معرض مناقشته لأصحاب الاتجاه الأوّل القائلين بأنّ الله ليس بجسم، وليس له جهة، ولا يشار إليه... يقول: (وأمّا في النفي، فنفيتم عن الله تعالى أشياء لم ينطق بها كتابٌ ولا سُنة، ولا إمام من أئمّة المسلمين، بل والعقل لا يقضي بذلك عند التحقيق، وقلتم إنّ العقل نفاها فخالفتم الشريعة بالبدعة... وخالفتم العقول الصريحة، وقلتم ليس هو بجسم ولا جوهر ولا متحيّز ولا في جهة...)(۱).

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة في تأسيس بدعهم الكلاميّة: ج٣ ص٤٤٥٥.

فمن وجهة نظر ابن تيميّة الصريحة أنّ القول بأنّه سبحانه وتعالى ليس بجسم، هو قول لم ينطق به كتاب الله وسنّة رسوله على ، ولا أيّ إمام من أئمّة المسلمين، مع العلم بأنّ هذا الرأي يتناقض تماماً مع كتاب الله وسنّة النبيّ عَلَيْكَ بالإضافة إلى مخالفته لجمهور علماء المسلمين.

ثمّ يترقّى ابن تيميّة أكثر ليعتبر ذلك مخالفاً للعقل الذي يرى بأنّه يمكن أن يكون الله تعالى جسماً، ولا محذور في ذلك.

ويضيف إلى ذلك كلّه ليجعل رأيه هو رأي الشريعة، ورأي غيره مخالفاً للشريعة، ويختم كلامه بأنّ هذا الرأي ـ المخالف لرأيه ـ بدعة!!

ولنأتي إلى تحديد معنى الجسم ليتضح المراد من نسبة الجسميّة إلى الله تعالى؛ يقول محقّق كتاب بيان تلبيس الجهميّة الدكتور أحمد معاذ حقّي في تعريفه للجسم: (الجسم هو كلّ جوهر مادّي قابل للأبعاد الثلاثة؛ وهي الطول، والعرض، والعمق، ويتميّز بالثقل والامتداد، ويقابل الروح)(١).

ولهذا نرى في كلمات أصحاب هذا الاتّجاه أنّهم يقولون: بـأنّ الله يجلس على الكرسي ويكون للكرسي أطيط، ولازم هـذا الكلام أنّ لـه ثقلاً، وأنّ الملائكة عندما يُعصى الله تعالى يشعرون بثقله، وإلاّ فإنّه إذا لم يكن لـه مـادّة، ولم يكن جسماً فمن أين سيأتي هذا الثقل! ومن أين جاء هذا الأطيط؟!

ثمّ يشير الدكتور حقّي بعد ذلك إلى المصادر التي اعتمد عليها في تحديد المراد من الجسم، وهي: كشّاف اصطلاحات الفنون للتهانوي، والتعريفات للجرجاني، والمعجم الفلسفي لمجمع اللغة العربيّة، والمعجم الفلسفي لجمع اللغة العربيّة، والمعجم الفلسفي لجميل صليبا.

ولكي يتخلّص أو يتهرّب ابن تيميّة من هذه الشبهة التي وقع فيها، يزعم أنّه: هو جسمٌ لا كالأجسام، فهو تعالى له جسم ولكن جسمه يختلف عن

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص١٥، الحاشية.

شكل الأجسام المتعارفة، وكأنّ القرآن الكريم لم ينزل بلسانٍ عربيٌّ مُبين؛ حتى يأتي ابن تيميّة وأمثاله ليتأوّلوا آيات الكتاب حسب فهمهم الخاصّ.

وهذا الإنسان الذي ينسبون له العلم والمعرفة ويدّعون بأنّه شيخ الإسلام، ألا يعلم ويدري بأنّ الجسم إذا كان في محلِّ معيّن لا يمكنه أن يكون في الوقت ذاته في محلِّ آخر، وكيف يفهم معنى قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي فَإِنِي وَيبُ دَعْوَة الدَّاعِي إِذَا دَعَانِ ﴿ (البقرة: ١٨٦). فلو فرضنا شخصاً في المغرب وآخر في المشرق، وكان الله تعالى قريباً من الذي في المشرق، فبمقتضى كلام ابن تيميّة لا يمكن لله تعالى أن يكون قريباً من ذاك الذي في المغرب، فكيف يكون إذن قريباً من دعوة الدّاعي، وإذا ما دعاه إثنان الذي في المغرب، فكيف يكون إذن قريباً من دعوة الدّاعي، وإذا ما دعاه إثنان أحدهما بعيدٌ عن الآخر، فلا يمكن أن يكون قريباً منها معاً، ولهذا فسر القرآني الصريح؟!

ويتابع ابن تيميّة القول: (ولا يشار إليه بحسّ ولا يتميّز منه شيء من شيء، وعبّرتم عن ذلك بأنّه تعالى ليس بمنقسم ولا مركّب، وأنّه لا حَدّ له ولا غاية، تريدون بذلك أنّه يمتنع عليه أن يكون له حَدُّ وقَدر أو يكون له قَدْر لا يتناهى وأمثال ذلك...)(١).

### الثاني: ابن القيم الجوزية

وهو الذي حذا حذو سيّده ابن تيميّة في اعتبار كلّ من خالفه جهمياً ومعطّلاً ومؤوّلاً وفاسقاً... وما إلى ذلك، بأسلوب بائس لا ينتمي إلى الأسلوب العلمي، بحيث إنّ كلّ من خالف رأيه فه و كافر وفاسق، وكأنّه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٥٥.

وحده وأمثاله أُعطوا الوكالة في التوحيد، ليكون هـ و الموحّد وغـيره الكـافر والمشرك، وهو منطق العاجز الضعيف.

يقول ابن القيم في كتابه (الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة): (إنّ توحيد البعض... فهذا توحيدهم، وهذا إيانهم بالرسل، ويقولون نحن ننزّهه عن الأعراض والأغراض، والأبعاض والحدود، والجهات، وحلول الحوادث، فيسمع المخدوع هذه الألفاظ، فيتوهّم منها أنّهم ينزّهون الله عيّا يفهم من معانيها عند الإطلاق من العيوب والنقائص والحاجة، فلا يشك أنّهم يمجّدونه ويعظّمونه، ويكشف الناقد البصير ما تحت هذه الألفاظ، فيرى تحتها الإلحاد وتكذيب الرسل وتعطيل الربّ تعالى عيّا يستحقّ من كماله، فتنزيه عن الأعراض هو جحد صفاته كسمعه، وبصره، وحياته، وعلمه، وكماله، وإرادته، فإنّ هذه أعراض لا تقوم إلّا بجسم)(۱).

وتقرير كلامه: أنّ المنزّهة القائلين بأنّ الله تعالى لا تحلّ فيه الحوادث، وليس بمركّب من أجزاء، وليس له جهات، من يستمع إلى أقوالهم ويأخذ بها فهو مخدوع لأنّه يتصوّر بأنّهم يمجّدون الله ويعظّمونه، لأنّه بحسب رأي ابن القيم كلامهم ينطوي على الإلحاد.

والعجيب منه ومن ابن تيميّة وأمشالهما ممّن يعتقدون بأنّه لا يوجد معصوم بعد النبيّ محمّد علي أنه اللهم يعطون العصمة لأقوالهم وآرائهم، فمن وافقهم يكون مؤمناً، ومَن خالفهم يكون كافراً فاسقاً مُلحداً.

ومن ينزّه الله عن الجسميّة يعطّله عن كماله، ومن يقول بأنّه تعالى ليس متّصفاً بالأعراض (والأعراض زائدة على ذاته، أي زائدة على الجوهر) وليس محلاً للأعراض، فهو جاحد بصفات الله سبحانه وتعالى!؟

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة: ج٣ ص٩٣٤.

### الثالث: الإمام الدارمي

له كتاب (ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بـشر المريـسي العنيـد)، والمريسي من أصحاب الاتّجاه الأوّل.

يقول الدارمي في كتابه: (فيُقال لك: أيّها المعارض، ما أبقيت غاية في نفي استواء العرش واستوائه إلى السهاء إذ قلت: لا نقول إنّه على العرش وفي السهاء بالأينيّة، ومن لم يعرف أنّ إلهه فوق عرشه، وفوق سهاواته، فإنّها يعبد غير الله، ويقصد بعبادته إلى إله في الأرض، ومن قصد بعبادته إلى إله في الأرض كان كعابد الوثن؛ لأنّ الرحمن على العرش، والأوثان في الأرض)().

وتقرير كلامه: أنّه لابدّ من الاعتقاد بأنّ الله سبحانه وتعالى مكانه في السهاء، وكذلك بيته، وهو جالس فوق العرش وينزل إلى السهاء، وليس إلى الأرض، وينبغي تحديده في تلك الجهة، وإلاّ إذا لم يكن معتقداً بذلك فهو يعبد الوثن.

## الرابع: أبو إسماعيل الهروي

له كتاب (الأربعين في دلائل التوحيد). إنّ ما ورد في هذا الكتاب هو عجائب وغرائب ما ذكره أصحاب هذا المنهج، ولأنّ كلّ ما ورد في الكتاب من أوّله إلى آخره هو موضع تأمّل، ويصلح شاهداً على ما نقوله، نقتصر هنا على إيراد عناوين الأبواب المذكورة فيه لكي يقف القارئ على المشهد الإجمالي لتصوّر هؤلاء لمعنى التوحيد، بل لتصوّرهم عن الله سبحانه وتعالى، والاطّلاع على هذه المعرفة التي يدّعون أنّها معرفة توحيديّة (٢).

وأبواب الكتاب موزّعة على عناوين من خلالها يعرف القارئ رؤية

<sup>(</sup>١) ردُّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المريسي العنيد: ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب الأربعين في دلائل التوحيد: الفهرست.

اتجاهات في معرفة الله تعالى .....

### أصحاب هذا الاتِّجاه، ومن هذه العناوين:

باب الدليل على أنّه تعالى في السهاء، الدليل على أنّه على العرش، باب وضع الله قدمه على الكرسي - حيث يقولون بأنّ قدميه على الكرسي وعندما يمدّد رجليه تقعان على الكرسي - ، باب إثبات الحدّ لله تعالى، باب إثبات الجهات لله، باب إثبات الوجه لله، باب إثبات العينين له، باب إثبات الوجه لله، باب إثبات النصورة له، باب إثبات العينين له، باب إثبات الخطّ له، باب إثبات الأصابع له، باب إثبات الضحك لله، باب إثبات الدليل على أنّ القدم هو الرّجل، باب الهرولة لله.... وفي جميع هذه الأبواب ينقل الروايات الدالّة عليها.

# الخامس: القاضي الإمام أبو يعلى الفراء

هو صاحب كتاب (إبطال التأويلات لأخبار الصفات). ينقل الفرّاء رواية وفيها: عن قتادة بن النُعهان، قال: سمعت رسول الله على يقول: «إنّ الله لمّا فرغ من خلْقه \_ خلْق السهاوات والأرض في ستّة أيّام \_ استوى على عرشه، واستلقى ووضع إحدى رجليه على الأخرى، وقال إنّها لا تصلُحُ لبشر».

ورواية أخرى فيها: سألت أين ربّنا؟ قال: «وهو على العرش العظيم متّكئ واضع إحدى رجليه على الأخرى».

وقد اضطر محقق الكتاب أبو عبد الله النجدي الى تضعيف كل الروايات التي أوردها الفرّاء، نظراً لاحتوائها على أبرز مصاديق التجسيم والتشبيه، بعد ذكر الفرّاء صحّة سندها، ومن ذلك ما قاله في تعقيبه على الرواية الثانية التي ذكرناها أعلاه: «قال أبو محمّد الخلاّل: هذا حديثٌ أسناده كلّهم ثقات، وهو مع ثقتهم على شرط الصحيحين»(۱).

<sup>(</sup>١) إبطال التأويلات لأخبار الصفات: ج١ ص١٨٧ و ١٧٩.

## السادس: الشيخ محمّد بن صالح العثيمين

صاحب (شرح العقيدة الواسطية)، وهو من المعاصرين، ومن مدرسة ابن تيميّة، يقول: (وأمّا أدلّة نفاة الرؤية العقليّة، فقالوا: لو كان الله يُرى، لزم أن يكون جسماً، والجسم ممتنع على الله تعالى؛ لأنّه يستلزم التشبيه والتمثيل، والردّ عليهم: أنّه إن كان يلزم من رؤية الله تعالى أن يكون جسماً؛ فليكن كذلك، لكنّنا نعلم علم اليقين أنّه لا يهاثل أجسام المخلوقين)(۱).

فهو يرى أنّه تعالى جسم ولكن لا كالأجسام، والسؤال للشيخ العثيمين: من يقول بأنّ هناك مماثلة في الأجسام؟ وهل برأيك أنّه تعالى له جسمٌ بطول سبعة آلاف متر، وعرض خمسة آلاف، وقدماه كلّ واحدةٍ ألف متر و... تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً.

وإلا في معنى القول بأنه جسمٌ لا كالأجسام، وله أعين لا كالأعين و... فهذه كلّها خصائص الجسمية، ومؤدّى ذلك ثبوت التشبيه والجسميّة، وإذا لم يكن لها خصائص جسمية فالتسمية باطلة أوّلاً، وثانياً يثبت الجهل به تعالى، والنتيجة هي عدم العلم والمعرفة بالله تعالى.

# السابع: اعتراضات أصحاب هذا المنهج على كتاب فتح الباري

ونعني به كتاب (فتح الباري بشرح صحيح البخاري) لابن حجر العسقلاني. وفي هذا الكتاب أشار (ابن بطّال) أحد كبار شرّاح صحيح البخاري قبل ابن حجر العسقلاني إلى أنّ غرض البخاري الردّ في بعض أبواب الكتاب على أصحاب نظريّة التجسيم وتعلّقهم بالظواهر، وينقل ابن حجر أيضاً عنه أنّه كان بصدد إبطال نظريّة المجسّمة.

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ج١ ص٥٥٨.

وعلى كلّ حال فقد ذكر ابن بطّال في شرحه لصحيح البخاري أموراً لا تتوافق مع أصحاب نظرية التجسيم ليردّوا على ما ورد في كليات البخاري وابن بطّال وابن حجر، وألّفوا في ذلك كتباً عديدة منها كتاب (التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري) الذي وافق عليه جمعٌ غفير من أصحاب منهج التجسيم، ولا سيّا المعاصرين منهم من أمثال: الشيخ عبد العزيز بن باز المفتي العامّ ورئيس هيئة كبار العلماء في السعوديّة، و الشيخ صالح بن فوزان الفوزان عضو اللجنة الدائمة للإفتاء وعضو هيئة كبار العلماء، والشيخ عبد الله بن عضو هيئة كبار العلماء، والشيخ عبد الله بن عمد عليه بن عليان المنيع عضو هيئة كبار العلماء، والشيخ عبد الله بن عمد الله بن المين عليان المنيع عليه الله بن المناها، والشيخ عبد الله بن عليان رئيس الهيئة الدائمة بمجلس القضاء الأعلى سابقاً، والشيخ عبد الله بن عمد الله بن العليان رئيس قسم الدراسات العليا والمدرّس بالمسجد النبوي سابقاً.

فهؤلاء جميعاً كتبوا في مقدّمة الكتاب المذكور ما يدعم ويشيد بكلّ ما ورد فيه من مضامين.

ولأجل أن يقف القارئ الكريم على بعض ما ورد من اعتراضات لأهل التجسيم على كتاب فتح الباري، نشير إلى موارد عديدة من هذه الاعتراضات، ومنها:

المورد الأوّل: يقول ابن بطّال: (وقد تقرّر أنّ الله ليس بجسم فلا يحتاج إلى مكان يستقرّ فيه، فقد كان ولا مكان... ومعنى الارتفاع إليه اعتلاؤه مع تنزيهه عن المكان)(١).

وفي كلامه ردُّ على من قال بأنّ الله يحتاج إلى مكان؛ لأنّ لازم ذلك أن يكون له جسم، وهو سبحانه موجودٌ قبل المكان، والمكان مخلوق من مخلوقاته. وكما ذكرنا فإنّ ابن حجر وافق على هذا الكلام، ولم يبطله، ولكن ابن

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ج١٣ ص١٣٥، كتاب التوحيد، باب: ٢٣، ح٧٤٢٩ ٧٤٣٣.

بطّال لم يسلم من النقد الوارد في كتاب (التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري) والمؤيّد من قبل العلماء الذين أوردنا أسماءهم، فكان التعليق على كلامه بما يلى:

(هذا النقل عن ابن بطّال - عفا الله عنه \_ فيه منكرات: منها نفي الجسميّة والاستقرار في مكان، عن الله، وهو نفي لم يرد في الكتاب والسُّنة... ودعوى تنزيه الله عن المكان يرمي منها - أي ابن بطّال \_ نفي استواء الله على العرش، وهو ليس بسديد، بل الله مستوعلى العرش حقيقةً كها ذكر الله وذكره رسوله من غير تمثيل ولا تكييف ولا تعطيل...)، ففي نظرهم أنّ ابن بطّال وقع في الخطأ والذنب لنفيه الجسميّة والاستقرار لله في مكان، بل اعتبروه صاحب بدعة لأنّ نفيه لم يرد في كتاب ولا شُنة.

المورد الثاني: أورد في فتح الباري رواية منقولة عن البخاري وفيها:

(فيأتيهم الله في صورة، استدلّ ابن قتيبة بذكر الصورة على أنّ لله صورة لا كالصور، كما ثبت أنّه شيء لا كالأشياء وتعقّبوه. وقال ابن بطّال: تمسّك به المجسّمة فأثبتوا لله صورة، ولا حجّة لهم فيه؛ لاحتال أن يكون بمعنى العلامة وضعها الله لهم دليلاً على معرفته، كما يسمّى الدليل والعلامة صورة، وكما تقول: صورة حديثك كذا، وصورة الأمر كذا، والحديث والأمر لا صورة لهما حقيقةً...)(١).

وعلّق الشيخ علي بن عبد العزيز بن علي على هذا الكلام، ووافقه العلماء فقال: (... هذا تمحّل من ابن بطّال ونبزٌ لأهل السُّنة والجماعة وللسلف الصالح بالجسميّة، لأنّهم يثبتون لله عزّ وجلّ صورة حقيقيّة تليق بجلاله

<sup>(</sup>۱) راجع هذه المطالب في كتاب فتح الباري بشرح صحيح البخاري: ج١٣ ص٥٢٦ ص٥٢٦. ٥٢٧، كتاب التوحيد، باب: ٢٤، ح٤٣٤ و ٧٤٤٧.

وعظمته، لا تقتضي مماثلة صور المخلوقين البتّه، كما وصفه بذلك رسوله عظمته، لا تقتضي مماثلة صور المخلوقين البتّه، كما وصفه بذلك رسوله على المنتسبة في هذا الحديث وغيره كحديث معاذ: رأيت ربّي في أحسن صورة...)(١).

ونحن نقول: إنَّ هذا الحديث من المؤكَّد أنَّه كذبٌ على رسول الله مَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّه

المورد الثالث: يقول في فتح الباري تعليقاً على الاختلاف الموجود بين المجسّمة في قضيّة رؤية الله:

(فمنهم من يرى بأنّ الله يُرى يوم القيامة بالعين المجرّدة والباصرة، وبعضهم يقول بأنّه يُرى في جهة معيّنة إمّا في اليمين أو في اليسار، وإمّا في الأعلى أو في الأسفل... وبعضهم يقول بأنّه يرى لا في جهة هرباً من محذور التجسيم، يقول ابن بطّال: ذهب أهل السنّة وجمهور الأمّة إلى جواز رؤية الله في الآخرة... وما تمسّكوا به فاسد...)(٢).

ويعلّق هؤلاء الأعلام في كتاب (التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري) بقلم علي بن عبد العزيز بن علي، بعد العبارة المتقدّمة بالقول: (الحقّ أنّ الله عزّ وجلّ يُرى في الآخرة بالأبصار... ونفي الجهة في الرؤية باطل، إذ لا رؤية إلّا في جهة، وهو سبحانه يُرى وهو في علوّه، يرونه من فوقهم كها نرى الشمس والقمر من فوقنا، فالتشبيه للرؤية بالرؤية لا المرئي بالمرئي فافطن. ويراه المؤمنون بلا كيف) (٣).

وهل يوجد تشبيه أكثر من هذا التشبيه؟! وهل تنحل المشكلة ونخرج من محذور التجسيم بمجرّد القول أنّه جسم لا كالأجسام ولا كالكيفيّات؟!. فهؤلاء الذين ينادون بأعلى أصواتهم أنّهم أهل التوحيد، هل هذا هو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

توحيدهم؟ وهل هذا ما يدعون إليه؟ وهل هذا إلّا توحيد التجسيم، وتوحيد التشبيه، وتوحيد الصورة، وتوحيد المكان، والجهة، والاستلقاء، ووضع الرجل اليمنى على اليسرى؟ هل هذا هو معبودهم؟

المورد الرابع: قال ابن بطّال في فتح الباري: (تضمّنت ترجمة الباب أنّ الله ليس بجسم لأنّ الجسم مركّب من أشياء مؤلّفة) ويوافق ابن حجر على هذا الكلام ولا يردّه.

وفي تعليق علي بن عبد العزيز بتأييد كبار علماء المدرسة السلفيّة أو مدرسة ابن تيميّة أو أتباع محمّد بن عبد الوهّاب، يقول بعد أن يذكر كلام ابن بطّال: (هذا النفي للجسم عن الله نفيٌ محدثٌ بدعيٌ لم تنطق به النصوص الشرعيّة، ولا يجوز استعماله في حقّه سبحانه)(١).

فبحسب رأي هؤلاء أنّ من نفى الجسميّة عن الله تعالى بهذه الطريقة فه و صاحب بدعة، وليس من حقّ أحد نفى هذه الجسميّة.

وعدم نفيهم للتركيب يستلزم أن يوجد له تعالى أجزاء، وهذا ينافي الغنى الذاتي!! ونلفت نظر القارئ الكريم إلى أنّنا وإن اقتصرنا على هذه الموارد، لكن ذلك من باب إيراد بعض الأمثلة، وإلّا فالكتاب يحتوي على مجموعة كبيرة من هذه الموارد التي لا حاجة لذكرها.

#### فتاوى التكفير في مسألم التجسيم

إنّ الأمانة العلميّة تقتضي من أصحاب الرأي والاجتهاد أن يحترموا الرأي الآخر واجتهاد من خالفهم، ولكنّنا مع الأسف الشديد نرى أنّ هذه المدرسة التي بدأت مع ابن تيميّة، وربها قبل ذلك، وترسّخت في زماننا على

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، كتاب التوحيد، باب ١، ح ٧٣٧١ و ٧٣٧٠.

أيدي أتباع هذا المنهج الذي ينتمي في حقيقته إلى الهوى الأموي القائم على أساس إقصاء الآخر والقضاء عليه، نراهم يصرّحون بتكفير كلّ من خالفهم ولم يوافقهم في مسألة معرفة الله والتجسيم والتشبيه، ونسبتهم إلى البدع وإلى الكفر والارتداد، ولهذا نجدهم في فتاواهم يحكمون على من لا يتّفق معهم في توحيد الأسهاء والصفات بأنّه مرتد وكافر. ولا تنحصر أحكامهم ضد الشيعة الإثني عشرية فحسب، بل تشمل حتى الأشاعرة؛ حيث يعتبرونهم بأنّهم ليسوا من أهل السنة والجاعة، مع العلم بأنّ عموم المسلمين يتبعون منهج أبي الحسن الأشعري، وكذلك الماتردية والمتكلّمين.

ومن الموارد التكفيريّة للمسلمين التي وردت في كلمات أتباع هذا المنهج نذكر:

المورد الأوّل: ورد في فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء التي جمعها ورتّبها أحمد بن عبد الرزّاق الدويش في جواب عن هذا السؤال: (كيف الردّ على القائلين بأنّ الله في كلّ مكان، تعالى عن ذلك، وما هو حكم قائلها؟). يقول في الجواب: (من اعتقد أنّ الله في كلّ مكان فهو من الحلوليّة ويرد عليه بها تقدّم... فإن انقاد لما دلّ عليه الكتاب والسُّنة والإجماع، وإلّا فهو كافرٌ مرتدّ عن الإسلام).

ثمّ قال: (على أنّ الله في جهة العلوّ وأنّه مستوٍ على عرشه بائن من خلقه، فإن إنقاد وإلّا فهو كافرٌ مرتدّ عن الإسلام).

ووقّع على هذه الفتوى: عبد الله بن قعود، وعبد الله بن غديان، وعبد الله بن غديان، وعبد الرزّاق عفيفي، وعبد العزيز بن عبد الله بن باز، لأنّ هؤلاء هم أعضاء اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء (۱).

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء: ج٣ ص٥٩ ١٦٠١، العقيدة \_ دفع

المورد الثاني: ورد في كتاب (مجموع فتاوى ورسائل فضيلة السيخ محمّد بن صالح العثيمين): (أنّه سُئل فضيلة الشيخ عن قول بعض الناس: إذا سُئل أين الله؟ قال: الله في كلّ مكان، أو موجود، فهل هذه الإجابة صحيحة على إطلاقها؟

فأجاب: هذه إجابة باطلة لا على إطلاقها ولا تقييدها، فإذا سئل أين الله؟ فليقل في السهاء... وأمّا من قال: «موجود» فقط، فهذا حيدٌ عن الجواب ومراوغة منه، وأمّا من قال: «إنّ الله في كلّ مكان» وأراد بذاته، فهذا كفر...)(١).

إذا كان هذا اجتهاده وفهمه للنصوص، فهل اجتهاده فقط حجّة ، وهل هو معصوم عن الخطأ لمجرّد أنّه من أتباع ابن تيميّة ومحمّد بن عبد الوهّاب؟ ولماذا لا يكون فهم الآخرين أيضاً حجّة؟ ولماذا فهمه توحيد وفهم غيره شرك وكفر؟

المورد الثالث: صرّح أصحاب هذا المنهج التكفيري في (فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء) بأنّ الذي يمثّل أهل السُّنة والجماعة هو ابن تيميّة وأتباعه، وغيرهم ضالُّ مضلّ.

فقد ورد سؤال في الكتاب: (يقول الناس: إنّ ابن تيميّة ليس من أهل السُّنّة والجماعة، وأنّه ضالٌ مضلّ، وعليه ابن حجر وغيره...، وهل قولهم صدقٌ أم لا؟).

وفي الجواب: (إنّ الشيخ أحمد بن عبد الحليم بن تيميّة إمام من أئمّة أهل السُّنّة والجهاعة، يدعو إلى الحقّ وإلى الطريق المستقيم، قد نصر الله به السُّنّة

شبهة الحلول ـ الفتوى رقم: ٧١٣.

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ورسائل الشيخ العثيمين: ج١ ص١٣٢\_١٣٣، الفتوى: ٥٥.

وقمع به أهل البدعة والزيغ، ومن حكم عليه بغير ذلك فه و المبتدع الضال المضل، قد عُميت عليهم الأنباء فظنّوا الحقّ باطلاً، والباطل حقّاً، يعرف ذلك من أنار الله بصيرته وقرأ كتبه وكتب خصومه وقارن بين سيرته وسيرتهم، وهذا خير شاهدٍ وفاصل بين الفريقين).

ووقّع على هذه الفتوى جميع الأعلام، لأنّهم يرون أنّ من حقّهم أن يتّهموا الآخرين بالكفر والبدعة، وأنّهم أصحاب الحقوق الحصريّة في اتّباع الحقّ دون سواهم (١).

المورد الرابع: من الموارد التي اعتبر فيها أصحاب هذا المنهج أنهم وحدهم يمثّلون أهل السُّنة والجهاعة ما ورد في كتاب (شرح العقيدة الواسطيّة) لمحمّد بن صالح العثيمين، وفيه: (فإذا سألنا: من هم أهل السنة والجهاعة؟ فنقول: هم المتمسّكون بالإسلام المحض الخالص عن الشوب، وهذا التعريف من شيخ الإسلام ابن تيميّة يقتضي أنّ الأشاعرة والماتريديّة ونحوهم ليسوا من أهل السُّنة والجهاعة لأنّ تمسّكهم مشوب بها أدخلوا فيه من البدع، وهذا هو الصحيح؛ أنّه لا يعدّ الأشاعرة والماتردية فيها ذهبوا إليه في أسهاء الله وصفاته من أهل السنة والجهاعة)(١).

ولمجرّد أنّ الأشاعرة وغيرهم لم يقولوا بالتجسيم ولا بالتشبيه، ولم يقولوا بها قاله ابن تيميّة وأتباعه، صاروا من أهل البدع!

المورد الخامس: بالإضافة إلى التُّهَم السابقة من البدعة والكفر والارتداد، هناك تهمة أضافوها \_وهي تهمة الشرك \_لعموم علماء المسلمين ممّن خالفهم الرأى في الصفات.

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء: ج٢ ص١٧٣، الفتوى رقم: ٩٠٢٧.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الواسطيّة: ج٢ ص٣٧٢.

ومن ذلك ما ورد في كتاب (الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والردّ على أهل الشرك والإلحاد) للدكتور صالح الفوزان، الأستاذ بالمعهد العالي للقضاء في السعوديّة، يقول: (ونصوص الصفات من المحكم لا من المتشابه، يقرأها المسلمون ويتدارسونها ويفهمون معناها ولا ينكرون منها شيئاً، وإنّها ينكرها المبتدعة من الجهميّة والمعتزلة والأشاعرة الذين ساروا على منهج مشركي قريش)(۱).

وقد رتبوا على ذلك أنّ من قال بأنّ الله في كلّ مكان، فالصلاة خلف باطلة. وهذا ما ورد في (فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء) جمع وترتيب أحمد الدويش.

يقول في الفتوى رقم: ٥ ٢٨٦ (الصلاة خلف الحلوليّة) وهو سؤال عن صلاة الجهاعة خلف من يعتقد بالحلوليّة، وأنّ الله في كلّ مكان، وفي الجواب يقول: (إنّهم كفّار ولا تجوز الصلاة خلفهم ولا تصحّ)(٢).

فهؤ لاء أضافوا إلى شروط إمام الجماعة شرطاً جديداً، وهو كونه من غير القائلين بالحلولية.

## أتباع ابن تيميت والخلاف مع ابن حجر

يُعتبر ابن حجر في مبانيه الفكريّة من نفس المدرسة التي ابتدعها أصحاب المنهج السلفي، ولكنّه اختلف معهم في بعض المسائل كالتجسيم والتشبيه، وهذا ما دعاهم إلى التشنيع عليه وكَيْل الاتّهامات ضدّه.

وأيضاً لم يسلّم هؤلاء من تقريع ابن حجر في اعتباره أنّ الذي يمثّل أهل

<sup>(</sup>١) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد: ص١٤٤.

<sup>(</sup>٢) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء: ج٧ ص٣٦١، رقم: ٢.

السنّة والجماعة أتباع أبي الحسن الأشعري وأبي منصور الماتردي....

ففي كتاب (المنح المكيّة في شرح الهمزية) لشهاب الدِّين ابن حجر الهيتمي وفي ذيل هذا البيت من الشعر:

لم تخف بعدك الضلالة وفيها وارثو نور هديك العلاء

إلى أن يقول: (وهؤلاء العلماء الذين هم أهل السنّة والجماعة وهم أتباع أبي الحسن الأشعري وأبي منصور الماتردي... وذلك كما أخبرتنا به بقولك في الأحاديث الصحيحة)(١).

ويتابع ابن حجر الهيتمي هجومه على ابن تيميّة وأتباعه في كتابه (الجوهر المنظّم في زيارة القبر المكرّم) المتضمّن لبحث قيّم حول قصد زيارة قبر النبيّ والردّ على ابن تيميّة الذي يحرّم مثل هذه الزيارة واعتبارها معصية، ويجب على الزائر أن يتمّ الصلاة.

يقول ابن حجر: (وأمّا تخيّل بعض المحرومين أنّ منع الزيارة أو السفر المها من باب المحافظة على التوحيد وأنّ فعلها ممّا يؤدّي إلى الشرك، فهو تخيّلُ باطل دالّ على غباوة متخيّله وخباله... فإن قلت: كيف تحكي الإجماع السابق (٢) على مشروعيّة الزيارة والسفر إليها وطلبها، وابن تيميّة من متأخّري الحنابلة منكرٌ لمشروعيّة ذلك كلّه كه رآه السبكي في خطّه وأطال [ابن تيميّة] في الاستدلال لذلك بها تمجّه الأسهاع وتنفر عنه الطبّاع، بل زعم حرمة السفر إليها إجماعاً، وأنّه لا تقصر فيها الصلاة، وأنّ جميع الأحاديث

<sup>(</sup>١) المنح المكيّة في شرح الهمزية: ص٦٦٤.

<sup>(</sup>٢) لأنّ ابن حجر يدّعي إجماع المسلمين على أنّ الزيارة أمرٌ مرغوبٌ به وحتّ الإسلام والنبيّ عليها، وادّعي الإجماع على ذلك.

الواردة فيها موضوعة وتبعه بعض من تأخّر عنه من أهل مذهبه).

كان هذا كلاماً للسبكي، ويعلّق عليه ابن حجر الهيتمي، فيقول: (قلت: مَن هو ابن تيميّة حتّى يُنظر إليه، أو يعوّل في شيء من أمور الدِّين عليه؟ وهل هو إلّا كما قال جماعة من الأئمّة الذين تعقّبوا كلماته الفاسدة وحججه الكاسدة حتّى أظهروا عوار سقطاته وقبائح أوصافه وغلطاته إلّا عبد أضله الله وأغواه وألبسه رداء الخزي وأرداه، وبوّأه من قوّة الافتراء والكذب ما أعقبه الهوان وأوجب له الحرمان)(۱).

وفي مقابل ذلك فقد حمل أتباع منهج ابن تيمية حملة شنيعة على ابن حجر ونعتوه بأوصافٍ مختلفة، ومن ذلك نذكر ما يلى:

فلأنّ الحافظ ابن حجر خفي عليه بعض مذهب ابن تيميّة في الصفات، ولم يتوفّر له أحد علماء المذهب كمحمّد بن عبد الوهّاب حتّى يعلّمه

<sup>(</sup>١) الجوهر المنظّم في زيارة القبر المكرّم: ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) هدى الساري مقدّمة فتح الباري: ص٠٠٠.

ولم يقبلوا منه ردّه لبعض الأحاديث التي تفيد التجسيم، كالذي ورد في كتاب (التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري) تعليقاً على ما قاله ابن حجر: (حديث عمر هذا يرد على من قال إنّ الحجر يمين الله في الأرض يصافح به عباده، ومعاذ الله أن يكون لله جارحة). وهنا يعلّق علي بن عبد العزيز بن علي وبموافقة الشيخ ابن باز بالقول: (نفي الجارحة عن الله من النفي المجمل الذي لم يرد به دليلٌ شرعي، والاستفصال فيه إن كان المراد بالجارحة كما للمخلوق نعم، وإن كان المراد بنفي الجارحة نفي اليد عن الله فكلامٌ باطل)(۱). فالله تعالى بزعمه له يد حقيقيّة، ولهذا أنكر على ابن حجر نفي الجسميّة عنه تعالى.

الثاني: ورد في كتاب (مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة) والذي يتضمّن مجموعة من الاستفتاءات استفتي بها ابن باز وأمثاله، وقد جمعه ورتّبه وأشرف عليه الدكتور محمّد بن سعد الشويعر، وممّا جاء في بعض الإستفتاءات: (السؤال الرابع: سائلٌ يقول هناك من يحذّر من كتب الإمام النووي وابن حجر ويقول إنّها ليسا من أهل السنة والجهاعة، فها الصحيح في ذلك؟).

وفي الجواب يقول: (لهم أشياء غلطوا فيها في الصفات ليسوا فيها من أهل السنة، وهم من أهل السنة فيها سلموا فيه ولم يحرفوه هم وأمثالهم ممن غلط) (٢). فمن وافقهم في رؤيتهم التجسيمية اعتبروه من أهل السنة والجماعة، أمّا

<sup>(</sup>١) التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري: ج٣ ص٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي ومقالات متنوّعة: ج٨٦ ص٤٧.

من لم يوافقهم فحتى لو كان من كبار أعلامهم فعلى الفور يُعتبر ويُصنّف على أنّه من أهل البدعة والشرك والكفر.

الثالث: في كتاب (الأجوبة المفيدة عن أسئلة المناهج الجديدة) وهو إجابات الشيخ صالح بن فوزان عبد الله الفوزان، جمعه وعلّق عليه وخرّج أحاديثه جمال بن فريحان الحارثي، وفيه سؤال لا يختصّ بابن حجر فقط، بل يتوسّع الأمر لمجموعة من الأعلام، وجاء في السؤال: (بعض الناس يبدّع بعض الأئمّة كابن حجر والنووي وابن حزم والشوكاني والبيهقي، فهل قولهم هذا صحيح؟)

والسؤال صريح عن كون هؤلاء من أهل البدعة أم لا؟ وفي الجواب: (لقد نبتت نابتة تدّعي السلفيّة... فأصبح همّهم التنقيب عن هفوات الأئمّة الكبار... نعم، لقد وقع ابن حجر والنووي في بعض أخطاء الأشعريّة، ونبّه على ذلك العلماء، وتعليقات الإمام ابن باز على فتح الباري معروفة مشهورة، ولكن لا نجعل من هذه الأخطاء مجالاً للتشهير بهم وابتداء المجالس بذمّهم)(۱).

إذن تبيّن أنّ بعض السلفيّة كانوا يبدأون المجالس بذمّ أهل البدعة أمشال ابن حجر والنووي وابن حزم والشوكاني والبيهقي لأنّهم لم يتّفقوا مع ابن تيميّة في مسألة الصفات.

ثمّ قال في تتمّة الجواب: (مع أنّهم لم يكن ديدنهم البدعة بل إنّهم نصروا السنّة وحقّقوا... ومع هذا فإنّنا نقول وسبق أن قلنا إنّ الخطأ والمخالفة لا يُسكَت عنها بل تُبيّن حسب مقتضى الحال والمقام، ومع هذا فإنّ الترحّم على

<sup>(</sup>١) الأجوبة المفيدة عن أسئلة المناهج الجديدة: ص٠٠٠.

أهل البدع جائز ما داموا في دائرة الإسلام ولا دليل على المنع).

وهنا نرى أنّ الترحّم على مثل هؤلاء جائز وإن كانوا من أهل البدع، أمّا عندما تصل القضيّة إلى أتباع أهل البيت عليه فمجرّد اتّهامهم بأهل البيدع لا يبقي مجالاً عندهم للترحّم عليهم.

ولم تقف القضية عند هذا الحدّ، بل إنّهم لم يوفّروا كبار علماء السلفية المحدثين من افتراءاتهم واتّهاماتهم لمجرّد الاختلاف معهم في مسألة الصفات في بعض الموارد، كالعلاّمة شعيب الأرناؤوط الموافق للإمام النووي، فقد التُّهم بألف اتّهام من أتباع ابن تيميّة والسلفيّة، ففي كتاب (استدراك وتعقيب على الشيخ شعيب الأرنؤوط في تأويله بعض أحاديث الصفات) بقلم خالد بن عبد الرحمن بن حمد الشايع وتعليق الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز المفتي العامّ للمملكة العربيّة السعوديّة، يقول في مقدّمة هذا الكتاب عن الشيخ الأرنؤوط: (إنّ الشيخ شعيب الأرنؤوط قد قرّر في بعض تعليقاته الشيخ الأشاعرة في باب الأسماء والصفات...) ثمّ يقول: (إنّني في هذه الرسالة لم أُرد الاستقصاء بذكر جميع تلك الأخطاء...) (1).

والمتابعة الدقيقة لكلام الأرناؤوط تفيد أنّه لم يفعل شيئاً سوى أنّه خالف ابن تيميّة في بعض موارد الصفات.

وها هو العلامة الألباني أحد أعلام السلفيّة المحدثة يتابع على هذا المنوال ويقول عن علماء الأزهر المخالفين لمنهج ابن تيميّة: (إنّ راعية غنم في صدر الإسلام تعرف التوحيد، وكبار شيوخ الأزهر لا يعرفون ذلك).

وبهذا يتّضح أنّ المدرسة السلفيّة ومدرسة ابن تيميّـة ومن سار في هذا

<sup>(</sup>١) استدراك وتعقيب على الشيخ شعيب الأرنؤوط في تأويله بعض أحاديث الصفات: ص٩-١٠.

الاتجاه، ليس هو اتجاه أهل السنة والجماعة، وإلا هل يوجد شك أن مدرسة الأزهر وعلماءها هي مدرسة أهل السنة والجماعة، ولهم ذلك التاريخ الطويل، وتلك الزعامة والريادة للعالم الإسلامي.

أمّا كلام الألباني المتقدّم ذكره فقد ورد في كتابه (سلسلة قضايا عقديّة، التوحيد أوّلاً يا دعاة الإسلام) حيث قال: (...ويقرب هذا حديث الجارية وهي راعية غنم، وهو مشهورٌ معروف \_ والشاهد في الحديث \_ حينها سألها رسول الله عليه أين الله؟ قالت له: في السهاء... لو سألت اليوم كبار شيوخ الأزهر مثلاً: أين الله؟ لقالوا لك: في كلّ مكان)(١).

فكبار علماء الأزهر بحسب هذا الكلام من المعتقدين بالحلوليّة، وإذا كانوا من أهل الحلوليّة فهم أهل البدعة والكفر من وجهة نظر الألباني.

والشاهد على ذلك ما ذكرناه سابقاً في فتاوى اللجنة الدائمة، في جواب عن سؤال (كيف الردّ على القائلين بأنّ الله في كلّ مكان، وما هو حكم قائلها؟) وفي الجواب: (من اعتقد أنّ الله في كلّ مكان فهو من الحلوليّة، فإن انقاد لما دلّ عليه الكتاب السنّة والإجماع وإلاّ فهو كافرٌ مرتدّ عن الإسلام).

فالجارية إذن أعلم من كبار علماء الأزهر في مجال التوحيد، ولذا يتابع الألباني القول: (بينها الجارية أجابت بأنّه في السهاء، وأقرّها النبيّ عَلَيْكَ لأنّها أجابت على الفطرة، وكانت تعيش بها نسمّيه بتعبيرنا العصري بالسلفيّة، لم تتلوّث بأيّ بيئة سيّئة لأنّها تخرّجت من مدرسة الرسول عَلَيْكَ ...).

<sup>(</sup>١) التوحيد أوّلاً يا دعاة الإسلام: ص٢٢.

(٤)

# معرفة الصفات الإلهية وموقف المدارس الإسلامية منها

- معرفة الصفات ومدرسة التجسيم
  - الصفات الإلهية والمفاهيم المادية
    - ثلاث اتجاهات في الصفات
      - √ المشبّهة
      - √ المعطّلة
      - √ إمكان المعرفة

### معرفة الصفات ومدرسة التجسيم(١)

لقد نشبت معركة كبيرة في حياة المسلمين حول صفات الله سبحانه وتعالى أدّت إلى توزّعهم لمدارس واتّجاهات متعدّدة ربّها كان أشهرها الاتّجاه الاعتزالي والأشعري والإمامي، ومحلّ النزاع الأساسي بين هذه المدارس والاتّجاهات الكلاميّة المتعدّدة، هو: هل هناك صفة ذاتيّة لله تعالى؟

في الإجابة عن هذا السؤال يمكن رصد الاتّجاهات التالية:

الأوّل: اتّجاه أنكر اتّصاف الذات الإلهيّة بالصفات، وهم المعتزلة، فمذهب هؤلاء في صفة العلم كمثال: أنّ الله سبحانه ليس بعالم ولكن فعله فعل العالم، ومن ثمّ فهو (عالم لل بعلم).

إنّ الذي أدّى بالمعتزلة إلى هذا الطريق الوعر هو مشكلات علميّة لم يستطيعوا حلّها. فالبحث العقلي الذي سلكوه بلغ بهم هذه التخوم، مع أنّه كان فيهم من انتبه إلى عدم إمكان الالتزام بذلك وتجريد الذات الإلهيّة عن صفاتها.

لقد انتهى المعتزلة إلى نظريّة نيابة الذات عن الصفات، التي تعني أنّ الله تعالى لا يملك الصفة وإنّا ذاته سبحانه هي التي تقوم مقام الصفة.

الثاني: اتّجاه ذهب إلى أنّ لله سبحانه صفات ذات، لكنّها حادثة ليست قديمة. معنى ذلك في صفة العلم \_ كمثال \_ أنّ الله لم يكن عالماً ثمّ صار عالماً،

<sup>(</sup>١) هذا البحث مقتطف من أبحاثنا في التوحيد، انظر التوحيد، بحوث تحليليّة في مراتبه ومعطياته، السيّد كهال الحيدري، بقلم جواد كسّار: ج١ ص١٦١ وما بعدها.

٧٢ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

وهذه نظريّة الكراميّة.

الثالث: لقد تقدّم النزاع النظري خطوة إلى الأمام مع هذا الاتّجاه بإثبات الصفات الذاتيّة لله سبحانه، لكن وقع الاختلاف هذه المرّة في أنّ هذه الصفات أهى شيء غير الموصوف أم هي عين ذاته ؟

اختار فريق من علماء المسلمين أنّ صفات الله الذاتيّة هي شيء غير ذاته، لأنّ الصفة غير الموصوف، وهذه نظريّة الأشاعرة.

الرابع: هو الذي اختار إثبات الصفات الذاتيّة لله سحبانه وأنّ هذه الصفات هي عين الذات، وهذه نظريّة الشيعة الإماميّة الإثني عشريّة.

#### الصفات الإلهيت والمفاهيم المادية المحدودة

من الحقائق الثابتة التي أكدتها مدرسة الشيعة الإمامية: مسألتان أساسيّتان:

الأُولى: عدم إمكان معرفة الذات الإلهيّة بها هي هي، لأنّ اكتناه الذات أمرٌ غير معقول، كما يعبّر عن ذلك الأدب التوحيدي، بعكس الموجودات الإمكانيّة التي يمكن معرفة حقائقها على ما هي وإن كان متعسّراً، كما في حال الإنسان، والشجر، وغير ذلك.

الثانية: أنَّ طريق معرفة الله سبحانه يمرَّ عبر خيار وحيد هو الأسماء والصفات.

في ضوء ذلك سيبرز ضربٌ من الالتباس بين ما تفضي به الحقيقتان المذكورتان آنفاً وبين الإدراك الإنساني لهذه المفاهيم.

فأهم خصوصيتين تسم بها الصفات مثل الحياة والعلم والسمع، أنّها مستمدّة من مصداق مادّي، وأنّها محدودة، ومن ثمّ ستكون الإشكاليّة:

كيف يوصَف الله سبحانه بمثل هذه المفاهيم على محدوديّتها وما تحمله من خصائص ماديّة؟

يسوق باحث متخصّص بالقواعد الفلسفيّة في الفلسفة الإسلاميّة الكلامَ عن هذه الجهة بقوله: (الآن ينبثق هذا السؤال: إذا كانت ذات واجب الوجود المقدّسة لا تشترك مع أيّ شيء في أيّ أمرٍ من الأمور، فكيف يتمّ تفسير إطلاق المفاهيم العامّة بشأن ذات الحقّ تبارك وتعالى وسائر الموجودات الأُخر؟)(١).

أمّا السيّد محمّد حسين الطباطبائي فيطلّ على الإشكاليّة ذاتها في بحث تحليليّ يسوقه حول ظاهرة عبادة الأصنام في الحياة الانسانية. فالإنسان عاش منذ بداية الخليقة مطمئناً إلى الحسّ، قد ارتبط به برباط وثيق، وألِفَه كما يألَف أقرب الأشياء إليه.

لقد ألقت هذه النزعة الحسيّة العميقة في الإنسان ظِلالها على معقولاته حتّى تخطّت الدائرة الطبيعيّة حينها صار الإدراك الإنساني يقحم الحسّ فيها لا طريق للحسّ إليه مطلقاً.

يقول الطباطبائي في توضيح هذه الحالة: (إنّ مزاولة الإنسان للحسّ والمحسوس مدى حياته وانكبابه على المادّة وإخلاده إلى الأرض، عوّده أن يمثّل كلّ ما يعقله ويتصوّره تمثيلاً حسيّاً، وإنْ كان ممّا لا طريق للحسّ والخيال إليه البتّة، كالكليّات والحقائق المنزّهة عن المادّة)(٢).

ثمّ راح يعرض لآثار هذه النزعة الحسيّة وما تفضي إليه من خلط نظريّ ومشكلات عمليّة حتّى داخل نسق الثقافة التوحيديّة وفي صفوف الموحّدين

<sup>(</sup>١) القواعد الفلسفيّة الكليّة في الفلسفة الإسلاميّة: ج٣ ص ٢٦٤٦١.

<sup>(</sup>٢) الميزان في تفسير القرآن: ج١٠ ص٢٧٢.

وسلوكهم، كما يكشف عن ذلك تأريخ الأديان، حيث تُصَوِّر بعضُ أنساق هذه الثقافة القدرة الكائنة وراء هذا الوجود تصوِّراً حسيًا على شاكلة الإنسان ذاته، بيد أنّها أقدر وأعظم (١).

### ثلاثة اتجاهات في الصفات

انكبّ الفكر التوحيدي على معالجة هذا الالتباس بتقديم عدد من الإجابات، بحيث يمكن فرز ثلاثة اتّجاهات كلاميّة ساهمت بتقديم تكييفات نظريّة حول إشكاليّة إطلاق المفاهيم الماديّة المحدودة إزاء الواجب سبحانه.

هذه الاتِّجاهات هي:

الأوّل: المشبّهة، ويُطلق عليهم أيضاً المجسّمة والحشويّة وغير ذلك . الثاني: المعطّلة.

الثالث: إمكان المعرفة بوجهٍ، لا من جميع الوجوه.

## النظرية الأولى: المشبهة

تتلخّص نظريّة المشبّهة في أنّ المفهوم يصدق على الواجب وعلى المكن سواءً بسواء. فالله \_ في زعمهم \_ يسمع بأُذنين، ويُبصِر بعينين وهكذا؛ قياساً للواجب المطلق بالإنسان المحدود وتشبيهاً له به .

في الأدبيّات المختصّة بالملل والنحل، يُعرف هؤ لاء بالمجسّمة والحشويّة.

<sup>(</sup>۱) من طريف ما يسوقه الطباطبائي في هذا المجال التصوّر النفسي ـ الذي يتخيّله بعض الموحّدين ـ لله؛ يقول: «كثيراً ما حكاه في نفسه بصورة إنسان فوق السهاوات جالس على عرش الملك، يدبّر أمر العالم بالتفكّر، ويتمّمه بالإرادة والمشيئة والأمر والنهي، وقد صرّحت التوراة الموجودة بأنّ الله سبحانه كذلك، وأنّه تعالى خلق الإنسان على صورته. وظاهر الأناجيل أيضاً ذلك». ينظر: الميزان: ج١٠ ص٢٧٣.

يقول الشهرستاني عنهم: (أمّا مُشبّهة الحشويّة فقد أجازوا على ربّهم الملامسة والمصافحة وأنّ المسلمين المخلصين يعانقون مسبحانه في الدُّنيا والآخرة إذا بلغوا في الرياضة والاجتهاد إلى حَدّ الإخلاص)(١).

ثمّ يستفيض السبحاني في الحديث عنهم في موضع آخر معزّزاً ما يذكره بنصوص مكثّفة من كتب الفِرق والملل والنحل، حيث يلخّص رؤيتهم في الصفات على نحو أوضح بقوله: (وهو إجراؤها -الصفات على الله سبحانه بنفس المعاني المرتكزة في أذهان الناس من دون أيّ تصرّف فيها. وهو قول المشبّهة)(٢).

بعدئة يكشف عن مكوّنات هذه النظريّة بعدد من النصوص التوضيحيّة؛ منها: (حكى الكعبي عن بعضهم أنّه كان يجوّز الرؤية في دار الدُّنيا، وأنّهم يزورونه ويزورهم.

وحُكي عن داود الجورابي أنّه قال: اعفوني عن الفرج واللّحية، واسألوني عمّا وراء ذلك. وقال: إنّ معبوده جسمٌ ولحم ودم، وله جوارح وأعضاء من يدٍ ورِجل ورأس ولسان وعينان، وأُذنان، وهو مع ذلك جسمٌ لا كالأجسام، ولحمٌ لا كاللحوم، ودمٌ لا كالدّماء. وكذلك سائر الصفات، وهو لا يشبه شيئاً من المخلوقات ولا يشبهه شيء.

وحُكي عنه أنّه قال: هو أجوف من أعلاه إلى صدره، مصمت ما سوى ذلك، وأنّ له وفرة سوداء وله شعر قطط!

وأمّا ما ورد في التنزيل من الاستواء والوجه واليدين والجنب والمجيء والإتيان والفوقيّة وغير ذلك، فأجروها على ظاهرها، أعنى ما يُفهم عند

<sup>(</sup>١) الملل والنحل، الشهرستاني: ج١ ص٥٠١، نقلاً من السبحاني، المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) بحوث في الملل والنحل، دراسة موضوعيّة مقارنة للمذاهب الإسلاميّة: ج٢ ص٩٣.

٧٦ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

إطلاق هذه الألفاظ على الأجسام... وزادوا في الأخبار أكاذيب وضعوها ونسبوها إلى النبيّ عليه الصلاة والسلام وأكثرها مقتبسة من اليهود، فإنّ التشبيه فيهم طِباع)(١).

## مناقشة المشبهة

تنطلق مناقشة هذا القول من مستويين عقليّ ونقليّ. يرتكز البُعد العقلي على مبدأ الوحدة غير العدديّة التي ثبتت للمولى سبحانه في التوحيد الذاتي. فمقتضى تلك الوحدة أنّ الله سبحانه لا يمكن أن يكون محدوداً، فضلاً عن أن يكون جسماً. وقد مرَّ البحث تفصيلاً.

أمّا من جهة الدليل النقلي الذي يناهض هذا الفهم، فثمَّ كثرة من الآيات والروايات التي تدحضه صراحةً، نظير قوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١)، وقوله: ﴿لاَ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (الأنعام: ١٠٣).

ومن الحديث الشريف قول الإمام علي الشكية: «كذب العادلون بك إذ شبهوك بأصنامهم، ونحلوك حلية المخلوقين بأؤهامهم، وجزئة المجسمات بخواطرهم، وقدروك على الخلقة المختلفة القوى بقرائح عقولهم، وأشهد أنّ من ساواك بشيء من خلقك فقد عدل بك، والعادل بك كافر بما تنزّلت به محكمات آياتك، ونطقت عنه شواهد حجج بيّناتك»(٢).

لا يحتمل النصّ العلويّ التباساً في إشارته إلى التنزيل، كمثل قوله

<sup>(</sup>١) بحوث في الملل والنحل: ج٢ ص٩٣-٩٤. والنصوص في المتن نقلها المؤلّف عن: الملـل والنحل، للشهرستاني: ج١ ص١٠٦-١٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ٩١، ص١٢٦\_١٢٧.

سبحانه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً ﴾ وهو ضربٌ من البيان والتفصيل له.

يعكس نصّ علويّ آخر المعنى ذاته، حيث يصل إلى الملائكة وتنزيههم لله، فيقول: «لا يتوهمون ربّهم بالتصوير، ولا يُجرون عليه صفات المصنوعين، ولا يحدّونه بالأماكن، ولا يشيرون إليه بالنظائر»(١).

في خطبة له عليه الله يتحدّث بها عن صفات الجلال، يقول: «لا تقع الأوهام له على صفة، ولا تُعقدُ القلوبُ منه على كيفيّة، ولا تناله التجزئة والتبعيض، ولا تحيط به الأبصار والقلوب»(٢).

هذا المعنى التنزيهي الرفيع يلتقي في الدلالة مع نصّ علويّ آخر يقول فيه الإمام أمير المؤمنين: «وإنّك أنت الله الذي لم تتناه في العقول، فتكون في مهبّ فكرها مكيّفاً، ولا في رويّات خواطرها فتكون محدوداً مصرّفاً»(").

كما يقول عليه ( فتبارك الله الذي لا يبلغه بعد الهمم، ولا يناله حدْسُ الفِطَن ( ٤٠٠ ).

وعنه أيضاً: «لا تناله الأوهام فتقدّره، ولا تتوهّمه الفِطنُ فتصوّره، ولا تدركهُ الحواس فتحسّه، ولا تلمسُه الأيدي فتمسّه، ولا يتغيّر بحال، ولا يتبدّل في الأحوال، ولا تبليه اللّيالي والأيّام، ولا يغيّره الضياء والظلام، ولا يُوصف بشيءٍ من الأجزاء، ولا بالجوارح والأعضاء، ولا بعرض من الأعراض، ولا بالغيريّة والأبعاض» (٥).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة الأُولى، ص ٤١-٤٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة الرقم: ٨٥، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة الرقم: ٩١، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، الخطبة الرقم: ٩٤، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة، الخطبة الرقم: ١٨٦، ص٢٧٤.

من نصوصه في المجال ذاته قوله عليه الله الحق المبين، أحق وأبين ممّا ترى العيون، لم تبلغه العقول بتحديد فيكونَ مشبّها، ولم تقع عليه الأوهام بتقدير فيكونَ ممثّلاً»(١).

كما يقول عليه في تمثّل قول ه سبحانه: ﴿ لاَ تُدْرِكُ هُ الْأَبْ صَارُ وَهُ وَ يُدْرِكُ الْأَبْ صَارُ ﴾: «لم ينته إليك نظر، ولم يدركك بصر، أدركت الأبصار»(٢).

أخيراً نختم بنصّ علويّ يخبر فيه الإمام أنّ الله سبحانه لا يشبّه بخلقه ولا يُقاس بهم، حيث يقول عليّه: «لا يُنظَر بعين، ولا يُحَدّ بأين، ولا يُوصف بالأزواج، ولا يَخلق بعلاج، ولا يُدرَك بالحواس، ولا يُقاس بالناس»(٣).

يتبيّن من السياق أنّ نظريّـة التشبيه والتجسيم تتعارض مع البراهين العقليّة، وأنّها غير معقولة في نفسها، كما أنّها تصطدم بجلاء مع النقل، باطلة في ضوء معاييره.

### النظرية الثانية: المعطّلة

كرد فعل فكريّ على نظريّة، المشبّهة انطلقت في أجواء المسلمين نظريّة تقف على الطرف المقابل، تؤمن بإثبات الصفات والأفعال، بيد أنّها تلوذ بتعطيل العقل الإنساني عن إدراكها ومعرفتها.

يؤمن أنصار هذه النظريّة بأنّ الله عالم، بيدَ أنّهم لا يتوغّلون في معرفة هذا العلم، بل لا يفكّرون فيه مطلقاً، إنّما يكتفون بتصوّر أوّلي يفيد إثبات الضدّ، ليكون معنى عالم أنّه غير جاهل. وهكذا بالنسبة للصفات الأخرى وما

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٥٥، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٦٠، ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٨٢، ص٢٦٢.

يدخل في منظومة الفكر التوحيدي من معارف.

برز هذا المنحى واضحاً في الرعيل الأوّل من الصحابة والتابعين ومن البعهم، وقد جاء نتيجة طبيعيّة لتصوّر بثّته مؤسّسة الخلافة ودافعت عنه يقضي بغلق باب المعرفة والاكتفاء بالظواهر(١).

لكن خط أهل البيت عليه لم يذعن لهذا التوجّه الذي رآه معارضاً مع نداء الوجدان ومتطلّبات العقل وروح الإسلام، ففجّر ينابيع الحكمة في هذا المضار، وكان الإمام أمير المؤمنين رائد هذا الحقل وسيّده، حيث فتح أبواباً من المعرفة لولاه لظلّت مؤصدة أبد الآبدين.

كَلُمامَة عن هذه النظريّة وتصوّراتها في المعرفة التوحيديّة، يقول باحث معاصر: (فإذا كانت تلك [الطائفة المشبّهة] متهوّرة في تشبيهها ومفرطة في تجسيمها، فإنّا نجد في مقابلها طائفة أخرى أرادت التحرّز عن وصمة التشبيه

(۱) ينظر في هذا المجال التحليل الذي قدّمه السيّد الطباطبائي لطبيعة الدوافع التي حملت مؤسّسة الخلافة إلى اعتهاد هذا النهج بعد النبيّ عليه عندما بادرت إلى غلق مجال البحث العلمي في شؤون الإسلام بالأخصّ الجانب العقدي، وفتحت المجال واسعاً أمام الفتوحات العسكريّة.

كما يقول في تصوير الحالة العلميّة في ظلّ سياسة مؤسّسة الخلافة: (كان البحث المنطقي الحرّ في المسائل الاعتقاديّة يجرّ الويلات على مَن يجرؤ على ممارسته، ويكون سبباً في إنـزال أشدّ العقوبات به، كما حصل لذلك الرجل الذي جرؤ وناقش الخليفة في مسألة، فما كان من الخليفة إلاّ أن أشبعه ضرباً بالسوط وبجريد النخل حتّى سالت الـدماء من بدنه. وحصل في مجلس آخر أن تناول الخليفة معنى آية من آيات القرآن وأوضحه بها يُظهر معنى «الجبر» فاعترض عليه رجلٌ، فغضب الخليفة عليه حتّى همّ بقتله، إلى أن أطفأ بعض الحضّار ثائرة الخليفة وغضبه).

ينظر: رسالة التشيّع في العالم المعاصر: ص١١١\_١١١.

وعار التجسيم فوقعت في إسارة التعطيل، فحكمت بتعطيل العقول عن معنى معرفته سبحانه ومعرفة صفاته وأفعاله... فهذا مالك عندما سُئِل عن معنى قوله سبحانه: ﴿ أُسَمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ قال: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

وقد نقل عن سفيان بن عيينة، أنّه قال: كلّ ما وصف الله به نفسه في كتابه، فتفسيره تلاوته والسكوت عليه)(١).

عندما يصل السيّد الطباطبائي في تفسيره إلى قوله سبحانه: ﴿ أُمُ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ (الأعراف: ٤٥) يشير إلى هذا الاتجّاه الذي وطّد أركانه في حياة المسلمين منذ القرون الأولى، فيقول: (للناس في معنى العرش، بل في معنى قوله: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ والآيات التي في هذا المساق مسالك مختلفة، فأكثر السلف على أنها وما يشاكلها من الآيات من المتشابهات التي يجب أن يرجع علمها إلى الله سبحانه، وهولاء يرون البحث عن الحقائق الدينيّة والتطلّع إلى ما وراء ظواهر الكتاب والسُّنة بدعة).

ثمّ يشير إلى مجافاة منطق هؤلاء للعقل والدِّين، فيقول: (والعقل يخطَّئهم في ذلك، والكتاب والسنة لا يصدقانهم، فآيات الكتاب تحرض كلّ التحريض على التدبّر في آيات الله وبذل الجُهد في تكميل معرفة الله ومعرفة آياته بالتذكّر والتفكّر والنظر فيها والاحتجاج بالحجج العقليّة، ومتفرّقات السنّة المتواترة معنى توافقها، ولا معنى للأمر بالمقدّمة، والنهي عن النتيجة) (١).

<sup>(</sup>۱) الإلهيّات: ج ١ ص ٨٧ . والنصّان عن مالك وسفيان أخذهما المؤلّف عن: الملل والنحل: ج ١ ص ٩٣ . الرسائل الكبرى، ابن تيميّة: ج ١ ص٣٢ .

<sup>(</sup>٢) الميزان في تفسير القرآن: ج٨ ص١٥٣.

يعود إلى هؤلاء تارةً أخرى، ليقول: (لم ينقل عن طبقة الصحابة بحثٌ حقيقيّ عن مثل العرش والكرسيّ وسائر الحقائق القرآنيّة، وحتّى أصول المعارف كمسائل التوحيد وما يلحق بها، بل كانوا لا يتعدّون الظواهر الدينيّة ويقفون عليها. وعلى ذلك جرى التابعون وقدماء المفسّرين)(١). ثمّ ينقل كلام مالك وسفيان.

بعد ذلك يذكر أنّ الباب المعرفيّ الوحيد الذي أمدَّ الأمّة بالعلم على هذا الصعيد، هو باب عليّ وآل عليّ: (فهذا نحو سلوكهم - السلف - في ذلك لم يورث منهم شيء إلّا ما يوجد في كلام الإمام عليّ بن أبي طالب والأئمّة من ولده بعده عليهم المنهم المنهم

ينتهي التحليل المُدعَم بالنصوص والشواهد التأريخيّة المكثّفة إلى أنّ نظريتي التشبيه والتعطيل كانتا تلقيان بظلال مكثّفة على أجواء السلف وتتقاسمان ثقافتهم التوحيديّة إلّا ما خرج بدليل، وهو قليل.

أكثر من ذلك، يمكن تلمّس آثار نظريّة التعطيل في نصوص فريق من محدّثي الإماميّة، وإنْ جاءت بلا هذا العنوان.

على سبيل المثال نقرأ للشيخ الصدوق (ت: ٣٨١هـ) بعد انتهائه من نقل روايات صفات الذات قوله: (قال محمّد بن علي مؤلِّف هـذا الكتاب، رضي الله عنه: إذا وصفنا الله تبارك وتعالى بصفات الذات فإنّا ننفي عنه بكلّ صفة منها ضدّها، فمتى قلنا إنّه حيُّ نفينا عنه ضدّ الحياة وهو الموت، ومتى قلنا إنّه عليمٌ نفينا عنه ضدّ العلم وهو الجهل) (الله عنه ضدّ العلم وهو الجهل) إلى آخر ما يذكره من صفات.

<sup>(</sup>١) الميزان في تفسير القرآن: ج٨ ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٦١.

<sup>(</sup>٣) تو حيد الصدوق: ص١٤٨.

إنّ هذا النسق الذي يحصر المعرفة بنفي الضدّ يصبّ في اتّجاه نظريّة التعطيل. أجل، يمكن توجيه الكلام بصرفه إلى عدم معرفة المصداق، فلو كان المراد نفي معرفة المصداق دون المفهوم لكان الكلام صحيحاً جزماً، وإلاّ من غير المعقول القول بأنّ الإدراك الإنساني لا يفقه معنى لفاهيم العلم والحياة والسمع.

من معرفة هذا القول للشيخ الصدوق يبدو واضحاً أنّ السيّد الطباطبائي يكون قد عناه على الأرجح ومن يذهب إلى هذا المذهب عندما استعرض النظريّات الأربع التي تبلورت في فكر المسلمين إزاء الصفات الذاتيّة، ليعقبها بقوله: (ربها يظهر من بعضهم الميل إلى قول آخر، وهو أنّ معنى إثبات الصفات نفي ما يقابلها، فمعنى إثبات الحياة والعلم والقدرة مثلاً: نفى الموت والجهل والعجز)(1).

ليقول بعد مناقشته: (بهذا يبطل أيضاً ما قيل: إنّ معنى الصفات الذاتية الثبوتيّة، سلب مقابلاتها) (٢) مرتكزاً إلى أنّ هذا المعنى يلزم منه خلوّ الذات من الصفات الكماليّة، وهو مُحال.

#### مناقشة المعطلة

بشأن مناقشة نظرية التعطيل، من الواضح أنها تتناقض والوجدان الإنساني، فالإنسان يحكم بالوجدان بإمكان المعرفة، بل يعد التفكير المنطقي والبحث الحرّ بلوغاً إلى المعرفة من مكنونات الجبلة الإنسانية، ومن جملة ما أودع الله من غرائز في النوع البشري.

<sup>(</sup>١) نهاية الحكمة: ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٢٨٧.

أمّا لو انتقلنا إلى الآيات والروايات، فثمَّ منها كثير يتصادم مع هذا المنطق ويدحضه.

وفي القرآن الكريم عدد وافر من الآيات يذكر لله سبحانه الصفات والأسهاء؛ من ذلك قوله سبحانه: ﴿ سَبَّحَ لللهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلاَّوْنِ الْحَكِيمُ \* لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلاَيْقُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الحديد: قديرُ \* هُوَالأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الحديد: ١٣٠). كذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لا إلله إلَّا هُو الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ الرَّحِيمُ \* هُو اللهُ الَّذِي لا إلله إلَّا هُو الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلامُ المُؤْمِنُ المُؤمِنُ الرَّحِيمُ \* هُو اللهُ الْحَيْنِ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُو اللهُ الْحَالِقُ الْمَهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الْجَبَّارُ المُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُو اللهُ الْحَالِقُ الْمَارِي وَاللهُ الْحَيْرِيزُ الْجُبَّارُ المُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُو اللهُ الْحَالِقُ الْمَارِي وَالمُولِي وَاللهُ الْحَيْرِيزُ الْحَيْرِيزُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ \* هُو اللهُ الْحَالِقُ الْمَارِي وَاللهُ الْمُولِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَارِينُ الْحَرِيرُ الْحَدْرِيرُ الْحَدْرِيرُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَدِيمُ ﴾ (الحشر: ٢٢-٢٤).

فهل من المعقول أن يذكر القرآن عشرات بل مئات الصفات والأسهاء دون أن يكون لها معنى أو أن يكون المراد منها نفي مقابلها فقط؟ لو كان الثاني هو المقصود لأشار القرآن إليه ضرورة، ولأشارت إليه الروايات أيضاً.

هذا فيها تتحرّك النصوص الروائية في اتجاه مغاير لذلك المدلول. ففي الروايات التي تقدّمت عن الصفات كان يكفي الإمام ـ لو كان نفي المقابل هو المقصود ـ أن يقول: إن الله ليس بجاهل، وليس بعاجز، وليس بميّت ونحو ذلك، بدلاً من الصيغة التي جاءت بها فعلاً: «هو نور لا ظلمة فيه»، «علم لا جهل فيه».

أجل، ما لا يمكن معرفته هو الذات أو اكتناه الذات، والنهي الذي تضمّنه عدد من الروايات واقع على هذه المعرفة، لا على الصفات والأسماء.

إنّ عدم رعاية هذه الموازنة بين المعرفة المحالة والمعرفة الممكنة ساهم في بعض الالتباس الذي نشأ في هذا المجال.

يطالعنا نصّ للإمام عليّ بن أبي طالب يرسم الحدود بين المنطقتين المحالة والممكنة، بقوله على يُطلِع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته»(۱).

كما أنّ هناك رواية مشهورة عن الإمام زين العابدين علي بن الحسين السجّاد تتجاوز إمكان المعرفة إلى المعرفة التوحيدية العميقة. فعندما سُئل عن التوحيد، أجاب على: "إن الله عزّ وجلّ علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون فأنزل الله تعالى ﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ والآيات من سورة الحديد إلى قوله ﴿وَهُوَ عَليمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ فمن رام وراء ذلك فقد هلك»(٢).

ثَمَّ نص جلي يبين بوضوح إمكان المعرفة، بيد أنّه يترسم لها مساراً ضابطاً يقيدها بين حدَّي التعطيل والتشبيه، فقد سُئل الإمام أبو جعفر الثاني على الله إنّه شيء؟ قال: «نعم، يخرجه من الحدين: حدّ التعطيل وحدّ التشبيه»(\*).

ولعلّ من أوضح الروايات في هذا الباب، وفي نفي مذهب التعطيل خصوصاً ما ذكره شيخنا الصدوق، ما ورد عن الإمام الرضا عليه حيث قال: «إنّ للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب، مذهب إثبات بتشبيه (وهم المجسّمة) ومذهب النفي (وهم المعطّلة) ومذهب إثبات بلا تشبيه. فمذهب الإثبات بتشبيه لا يجوز، ومذهب النفي لا يجوز، والطريق في المذهب الثالث

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ٤٩، ص٨٨.

<sup>(</sup>٢) الأصول من الكافي: ج١ ص٩١، الحديث: ٣.

<sup>(</sup>٣) الأصول من الكافي: ج١ ص٨٢، الحديث: ٢.

معرفة الصفات الإلهية ......

إثبات بلا تشبيه»(۱).

المراد بالتعطيل: تعطيل الإدراك الإنساني عن التعاطي مع المعرفة التوحيدية، كما أشار إليه الشيخ المجلسي في تعليقه على الحديث بقوله: «حدّ التعطيل هو عدم إثبات الوجود والصفات الكمالية والفعلية والإضافية له تعالى، وحدّ التشبيه الحكم بالاشتراك مع الممكنات في حقيقة الصفات وعوارض الممكنات»(٢).

في حوار بين الإمام الصادق وأحد الزنادقة في عصره يسعى السائل إلى غلق باب المعرفة التوحيدية عبر مداخل متعدّدة، منها احتجاجه بقدرات العقل الإنساني، وأنّ ما يكوّنه من صور إدراكية في هذا المجال لا تزيد على كونها أوهاماً، حيث يقول السائل: فإنّا لم نجد موهوماً إلّا مخلوقاً؟ قال أبو عبد الله عليه الله المنافل ذلك كما تقول لكان التوحيد عنّا مرتفعاً لأنّا لم نكلف غير موهوم».

يتلخّص منطق الإمام في الردّ أنّ الأمر لو كان كما صوّره السائل لارتفع التوحيد ومعرفة الله عنّا، والتالي باطل، فسيثبت بالدلالة الالتزامية أنّ التوحيد ومعرفة الله ليست مرتفعة.

ثم يوضّح له أنّ هذا تعطيل، والتعطيل يساوق إنكار الربوبية، فلابدّ من تحاشيه وتحاشي التشبيه معاً؛ يقول: «لكن لابدّ من الخروج من جهة التعطيل والتشبيه، لأنّ من نفاه فقد أنكره ودفع ربوبيته وأبطله، ومن شبّهه بغيره فقد أثبته بصفة المخلوقين المصنوعين»(٣).

<sup>(</sup>١) توحيد الصدوق: ص ١٠١، الحديث: ١٠.

<sup>(</sup>٢) مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول: ج١ ص٢٨٤، الحديث: ٢.

<sup>(</sup>٣) الأصول من الكافى: ج١ ص٨٤ه، الحديث: ٦.

كذلك ما ورد عن الإمام الصادق عليه مع من دخل عليه وقال إنه من عبيه، فذكر له معرفة التوحيد كأوّل علامة على حبّ أهل البيت، حتّى قال عليه في سياق ذلك: «ومن زعم أنّه يضيف الموصوف إلى الصفة فقد صغّر بالكبير، وما قدروا الله حقّ قدره» قيل له: فكيف السبيل إلى التوحيد؟ فأجاب عليه : «باب البحث ممكن، وطلب المخرج موجود» (۱). وما أدلّ التعبير على إمكان المعرفة ومناهضة التعطيل.

نختم أخيراً بنص وجيز للإمام أمير المؤمنين حيث يقول علمه في أوّل خطبة من خطب «نهج البلاغة»: «أوّل الدِّين معرفته» فلو لم تكن المعرفة ممكنة فلا معنى أن يعدَّها الإمام أوّل الدِّين (٢).

إذن: المعرفة ممكنة، والاكتناه محال، وباب المعرفة مفتوح غير مسدود، إنّا تكمن الإشكاليّة في طبيعة التوفيق بين الإمكانيّة والكيفيّة، بالأخصّ وإنّ مفاهيم الصفات مأخوذة من مصاديق مادّية محدودة في نطاق الإدراك الإنساني. هذا ما يضعنا على مشارف النظريّة الثالثة.

### النظرية الثالثة: إمكان المعرفة

وقد يُطلق عليها نظريّة المعرفة الممكنة. تعبّر هذه النظريّة ـ بحسب اعتقادنا ـ عن موقف القرآن الكريم وأئمّة أهل البيت عليها.

بديهيّ عندما تُبيّن هذه النظريّة موقفها بإمكان المعرفة، فلا تعني أنّ بمقدور الإدراك الإنساني أن يعرف الله سبحانه بتهام حقيقته وكُنهه فهذا مُحال، إنّها هدفها الأساسي أن تناهض النظريّة التعطيليّة التي تغلق باب

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ص٣٢٦\_٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١، ص٣٩.

المعرفة بتهامه لتحجب الإنسان عن واجب معرفة الله تعالى وتحرمه من عطاء التوحيد.

يحدّد بعض المحقّقين ثغور المعرفة الممكنة بأنّها معرفة الله بوجه، لا من جميع الوجوه، لأنّها إذا كانت من جميع الوجوه صارت اكتناهيّة، وهي ممتنعة، كما أنّها لو أسقطت الوجه الممكن لهوتْ إلى التعطيل.

في تعقيبٍ على حديث الإمام الصادق علم مع الزنديق حيث قول الإمام علم الإمام علم الله الوحيد عنّا مرتفعاً (() يقول الإمام علم القول كما تقول لكان التوحيد عنّا مرتفعاً (() يقول الشعراني: «معنى الحديث، أنّا لم نكلّف بعبادة شيء لم ندركه أصلاً بل بشيء ندركه بوجه ونجهل حقيقته. وهذا نظير النفس فإنّ وجوده معلوم وإلاّ لم يكن فرق بين الحيّ والميّت، ولكن حقيقته مجهولة لأكثر الناس، وكثير من الأدوية نعرفها بخاصّتها في العلاج وآثارها ولا نعرف حقايقها، وكذلك نعرف الله بوجه ولا نعرفه بكلّ الوجوه (()).

# التفكيك بين المفهوم والمصداق

من اللوازم المترتبة على إيهان هذه النظريّة بإمكان المعرفة أن تتحمّل أعباء مواجهة إشكاليّة الكيفيّة؛ إذ كيف يكون بمقدور المفاهيم الإنسانيّة بطابعها المحدود المتلابس مع المادّة أن تكون أداة لمعرفة صفات المطلق وأسهائه؟

<sup>(</sup>١) ينظر الحديث في: الأُصول من الكافي: ج١، ص٨٣. ٨٥ ، الحديث: ٦.

<sup>(</sup>٢) هو الميرزا أبو الحسن الشعراني من الأساتذة البارزين في الفلسفة، مارس مهامّه العلميّة في طهران، له تعليقة قيّمة على شرح أصول الكافي والروضة للمولى محمّد صالح المازندراني (ت: ١٠٨١ أو ١٠٨٦هـ).

ينظر: الكافي: الأصول والروضة، شرح للمولى محمّد صالح المازندراني: ج٣، ص٩٤٥٥.

يتمثّل إنجاز هذه النظريّة علميّاً أنّها تؤمن بالاشتراك المعنوي للمفاهيم بين المكن والواجب، بيدَ أنّها تميّز بينهما بالمصداق.

عندما تطلَق أوصاف العلم والقدرة والحياة وغيرها على الله سبحانه فإن معاني هذه المفاهيم واحدة بينه وبين الإنسان. ففي مقولة «الله عالم» و «علي عالم» يكون معنى العلم بينهما واحداً على سبيل الاشتراك المعنوي، لا أنّه في الله سبحانه بمعنى وفي على بمعنى آخر.

أجل، ما يختلف هو المصداق، فأين التراب وربّ الأرباب!

المصداق في الإنسان: ممكن، فقير، محدود، مجسم، لكنّه في الله سبحانه: مطلق، غير متناه، واجب وغنيّ.

تعتقد هذه النظريّة أنّ هذا المسار القائم على التمييز بين المفهوم والمصداق هو الصراط السويّ في معرفة الصفات الذاتيّة، فالمفهوم مشترك معنويّ، بيد أنّ أحدهما غير الآخر في المصداق.

على هذا يوجد مشارك لله سبحانه من حيث المفهوم، لكنّه في المصداق ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً ﴾ (الشورى: ١١).

لقد مرَّ التنظير لهذه الفكرة وصياغتها نظريّاً بعدد من المحطّات، منها ما قدّمته مدرسة الحكمة المتعالية على يد صدر الدِّين السيرازي (ت: ١٠٥٠هـ)، أمّا من المعاصرين فقد تناولها السيّد محمّد حسين الطباطبائي (ت: ٢٠٤١هـ) بفصل مستقل من «نهاية الحكمة» عنوانه «أنّ الواجب بالذات لا مشارك له في شيء من المفاهيم من حيث المصداق»(۱)، وقد عقّب عليه أحد الشرّاح بتعليقة تشير إلى التمييز المذكور بوضوح، حيث قال: (لأنّ

<sup>(</sup>١) نهاية الحكمة: ص٢٨٢\_٢٨٣.

بعض المفاهيم وإن كان مشتركاً بين الواجب والممكنات كالحياة والعلم والقدرة وغيرها، إلّا أنّ المكنات تختلف عنه من حيث المصداق، فهذه الصفات مثلاً زائدة على ذوات الممكنات بخلافها في الواجب [فإنّها عين الذات]، مضافاً إلى أنّ للواجب من حقيقة هذه المفاهيم وأشباهها من المفاهيم الوجوديّة هو المرتبة الغير المتناهية في الشدّة والتي لا يخالطها نقص ولا عدم بخلاف المكنات).

ثمّ يختم بإشارة جميلة عندما يقول: فهذا الفصل كأنّه تفصيل لما أُجمل في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً﴾ (١).

إلى الحقيقة ذاتها أشار باحثٌ آخر، فبعد أن أوضح أنّ عدداً من المفاهيم العامّة تُطلَق على واجب الوجود وعلى غيره أيضاً، عادَ ليميّز بين الاستخدامين، ثمّ انتهى للقول: (خلاصة الكلام في هذا الباب أنّ مفهوم الوجود وإن كان يعدّ مفهوماً واحداً، إلّا أنّ مصاديقه متفاوتة جداً ومختلفة. يمكن للتفاوت أو الاختلاف بين مصاديق مفهوم ما أن تمتدّ من حدود النقص حتّى الكهال المطلق. يطلَق على التفاوت والاختلاف: التشكيك في مراتب الوجود - بحسب لغة الاصطلاح - وهذا التشكيك يصدق على سائر المفاهيم العامّة أيضاً، فلمفهوم العلم والقدرة وجميع الصفات الكهاليّة مراتب المكيك كذلك)(٢).

في هذا الضوء يتبيّن أنّ عناية البحث الفلسفي بدراسة الاشتراك المعنوي لهذه المفاهيم ليس أمراً اعتباطيّاً أو لمحض أن يكون أمراً نظريّاً تجريديّاً، بل لما

<sup>(</sup>١) تعليقة على نهاية الحكمة: ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) القواعد الفلسفيّة العامّة في الفلسفة الإسلاميّة: ص٢٦٤.

يترتب عليه من آثار في حقل الإلهيّات بالمعنى الأخصّ. فلو آمنّا بالاشتراك اللّفظيّ بشأن هذه المفاهيم كما ينسب ذلك إلى بعض المتكلّمين لكانت الحصيلة انسداد باب المعرفة.

فالله يُطلَق عليه عالم، واللّفظ نفسه يُطلق على الممكن أيضاً، فالنتيجة بحسب مقولة الاشتراك اللفظيّ أنّ العلم في الممكن معلوم وفي الواجب مجهول بحيث نعرف اللّفظ ولا نعرف المراد منه ومعناه، وهذا هو التعطيل.

لهذا السبب نَسَب الحكيم السبزواري من لا يؤمن بالاشتراك المعنوي في الوجود إلى التعطيل، كلازمة لابد وأن تترتب عليه، كما يدل عليه قوله:

## وإنّ كلاًّ آية الجليل وخصمنا قد قال بالتعطيل(١)

سبقت الإشارة إلى أنّ السيّد الطباطبائي خصّص فصلاً للبحث ذاته وإن كان التعبير فيه يوحي بشيء من الإيهام، فعنوان الفصل هو: «أنّ الواجب بالذات لا مشارك له في شيء من المفاهيم من حيث المصداق» (٢) والمقصود: لا مشارك له من حيث المصداق، كما يدلّ عليه قوله في الشرح: (وأمّا حمل بعض المفاهيم على الواجب بالذات وغيره \_كالوجود المحمول باشتراكه المعنوي عليه وعلى غيره، مع الغضّ عن خصوصيّة المصداق، وكذا سائر صفات الواجب بمفاهيمها فحسب كالعلم والحياة والرحمة مع الغضّ عن الخصوصيّات الإمكانيّة \_ فليس من الاشتراك المبحوث عنه في شيء) (٣).

بمعنى أنّ حمل تلك المفاهيم ليس من الاشتراك المصداقي، بـل هـذا هـو

<sup>(</sup>١) شرح غرر الفوائد: ص٤.

<sup>(</sup>٢) نهاية الحكمة: ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٢٨٣.

معرفة الصفات الإلهية .....

الاشتراك المفهومي، وإلا فأحدهما بحسب المصداق واجب غني والآخر محكن فقير.

ينبغي إذن التمييز جيّداً بين فضاء المفاهيم وعالم المصاديق، وربياكان أحد معاني إخراجه سبحانه من حدّي التعطيل والتشبيه وسلوك الصراط السويّ في المعرفة التوحيديّة أنّ المفهوم معلوم للإدراك البشري عبر الاشتراك المعنوى، والمصداق مجهول الكُنه.

لكن مع ذلك كلَّه ثُمَّ تقييد في عالم المفاهيم ينبغي لنا مراعاته في الدائرة التوحيديّة.

# أصول وأركان الاتجاه التجسيمي

- ١. أنّ الله تعالى له حَدّ
- ٢. أنَّ الله تعالى له حيَّز وحجم وجهة
  - ٣. أنّ الله تعالى له جسم
  - ٤. أنَّ الله تعالى له وزن وثقل
    - أن الله تعالى له صورة

# الركن الأوّل أنّ الله تعالى له حدّ

- تمهید
- المراد بالحدّ
- الأقوال في مسألة الحد
- هل التوقّف هو موقف الكتاب والسنّة؟
  - أسباب القول بالحدّ
  - الآثار المترتبة على اثبات الحدّ لله تعالى
    - القائلون بالحدّ
    - ابن حنبل وحقيقة موقفه من الحدّ
- الطحاوي ومخالفته لابن تيمية في إثبات الحدّ
- ابن حجر العسقلاني ومخالفته لابن تيمية في إثبات الحدّ
  - المنكرون للحَدّ من أئمة السنّة
  - حكم المُنكرِين للحدّ عند مثبتيه
  - موقف أهل البيت عليم الحدّ
    - المسافة بين الله والخلق

#### تمهيد

بعد أن اتّضحت لنا أهم ملامح التجسيم في معرفة الله سبحانه وتعالى، لابدّ من التعريف بأهم أركان هذه المدرسة والأصول التي تستند إليها.

والأركان الأساسيّة لاتّجاه التجسيم والتشبيه هي كما يلي:

الركن الأوّل: أنّ الله محدود.

بمعنى أنّه سبحانه محدود، غير مطلق، وغير متناهٍ.

الركن الثاني: وهو ناتج عن القول الأوّل، حيث قالوا بأنّ المحدود له جهة وحيّز وحجم واستواء ونحو ذلك .

الركن الثالث: أنّ هذا المحدود الذي له حَدّ، جسم ولكن لا كالأجسام. والمراد أنّه جسم يشبه الأجسام، ولكن تختلف بعض خصوصيّاته وكيفيّاته. فيكون الاختلاف في الكيفيّة لا في أصل الجسميّة، وبذلك قالوا بأنّه تعالى له حيّز وحجم.

الركن الرابع: أنّ هذا الجسم له وزن وثقل.

وهذا ما سيكون مورداً للبحث التفصيلي في ما ورد في الحديث الذي استدلّ به ابن تيميّة وأتباعه، وهو الحديث المعروف بحديث الأطيط: «وأنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل...».

الركن الخامس: أنّ الله تعالى له صورة على شكل صورة آدمي، أو أنّ آدم على صورة آدم، وهذا تشبيه الله على صورة الرحمن، فإمّا أنّهم يقولون بأنّ الله على صورة آدم، وهذا تشبيه الله بخلقه، أو أنّ آدم على صورة الله، فيكون من باب تشبيه المخلوق بالخالق، وفي النتيجة هناك تشبيه.

وليكن معلوماً أنّ نظريّة أكثر علماء المسلمين ـ بل الأعمّ الأغلب ـ تتفق على أنّ الله سبحانه وتعالى ليس له حَدّ، وليس له جسم، وليس له شكل، وسيأتى بيان ذلك.

وتوصيف الله سبحانه وإثبات الحكد له، مسألة لا ترتبط بتوحيد الأسماء والصفات، ولا بتوحيد الربوبية، ولا بتوحيد الألوهية، بل هي مسألة مرتبطة بحقيقة الله تعالى، وبالتوحيد الذاتى، لا بالتوحيد الأسمائي والصفاتى.

وقد صرّح ابن تيميّة بهذا المعنى في كتابه (بيان تلبيس الجهميّة) حيث يقول: (إنّ هذا الكلام الذي ذكره \_المستشكل \_إنّها يتوجّه لو قالوا إنّ له صفة هي «الحدّ»، كما توهمه هذا الرادّ عليهم؛ وهذا لم يقله أحد، ولا يقوله عاقل، فإنّ هذا الكلام لا حقيقة له، إذ ليس في الصفات التي يوصف بها شيء من الموصوفات \_كما يوصف باليد والعلم \_صفة معيّنة يقال لها «الحدّ»، وإنّما الحدّ ما يتميّز ...)(۱).

إذن، الحدّ ليس من التوحيد الصفاتي، وإنّما يرتبط بالتوحيد الذاتي.

وهذا الأصل والركن الأوّل في نظريّة المجسّمة (أنّ له حَدّاً) يعتبر الأرضيّة الأساسيّة للإيهان بأنّ الله له مكان. فبعد أن آمن أتباع هذه النظريّة بأنّ الله تعالى له حَدّ، التزموا بأنّ له مكاناً، ومكانه هو استواؤه على العرش وجلوسه عليه.

### ما هو المراد من الحدّ؛

معنى الحدّ للشيء: أنّ له انتهاءً. فلو وضعت يدك على جسم، ستجد أنّ له وجوداً في منطقة معيّنة، وإذا سرتَ ووصلت إلى نهايته يصبح هذا الجسم

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣، ص٤٢.

معدوماً، فإذا أشرت إليه في مكان وجوده تقول بأنّه موجود، وإذا أشرت إليه في مكان عدم وجوده تقول بأنّه معدوم.

ومن قال بأنّ الله له حَدّ، يعني أنّه موجود في ظرف، ومعدوم في ظرف آخر، ولهذا زعم العثيمين \_ كها أشرنا سابقاً \_ أنّ من اعتقد بـ أنّ الله في الأرض فهو ضالّ، يريد: أنّ مكانه سبحانه في السهاء، وأنّه ليس بموجود في الأرض، بل هو فيها معدوم.

فالقول بأنّه تعالى له حَدّ، من أهمّ محاور وأركان ومفاصل معرفة الله في الاتجاه التجسيمي.

ثمّ إنّنا إذا نظرنا إلى هذا الجسم سنجد له حدّاً ونهاية، ولكن ليس من جهة واحدة بل من جهات متعدّدة، فمن الأعلى له حَدّ، ومن اليمين، ومن الجنوب، ومن الشمال، ومن الأسفل، فهو \_ سبحانه \_ محدود عندهم من كلّ الجهات، ولهذا يعبّرون بأنّ الله محدود من جهاتٍ ستّ كأيّ جسم مادّي آخر.

وبالتعبير الفلسفي: نأخذ مسألة الوجود والعدم، حيث إنّ من لوازم هذه النظريّة أن لا يكون الله سبحانه وجوداً محضاً، بل هو وجود مركّب، وتركيبه من الوجود والعدم، ففي ظرفٍ له وجود، وفي ظرفٍ آخر ليس له وجود.

ولتقريب الفكرة نبيّن المسألة بمثال: لو وضعتَ يدك على يوم الأحد، فإنّه في يوم السبت يكون معدوماً، وهكذا يوم الاثنين، ويوم الأحد موجود فقط في ظرفٍ زماني معيّن، وما قبله وما بعده يكون معدوماً.

وهؤلاء يعتقدون بأنّ الله سبحانه أيضاً كذلك، فقبله معدوم، وبعده معدوم، وهكذا أعلاه وأسفله. وهذا من اللوازم المهمّة لهذه النظريّة.

ومن لوازم كلامهم أنّ له سبحانه حجاً، وطولاً، وعرضاً، وعمقاً،

ووزناً، ولذا قالوا بأنّه عندما يجلس على كرسيه يكون للكرسي أطيط، ولا يبقى من الكرسي إلّا أربعة أصابع، وأنّ رسول الله عَنْ فَيْ ضَمّ أصابعه....

هذا هو الإله الذي تصوّره لنا مدرسة ابن تيميّة وأتباعه!!

وقال المثبتون لمسألة الحكّ بأنّ معنى قولهم بأنّ لله حَدّاً يعني إثبات علوّه سبحانه وتعالى، وبينونته عن خلقه، واستوائه على عرشه.

نقل الدشتي عن عثمان الدارمي في كتاب النقض: (اتّفقت الكلمة من المسلمين والكافرين أنّ الله في السماء، وحدّوه بذلك، إلّا المريسي الضالّ وأصحابه)(١).

## الحدّ في اللغمّ

قال ابن الأثير في النهاية، في مادّة حَدّ: «ومنه الحديث في وصف القرآن لكلّ حرفٍ حَدّ أي نهاية، ومنتهى كلّ شيء حدّه» (٢).

وقال ابن فارس أبو كريّا في (معجم المقاييس) في مادّة حَدّ: (الحاء والدال أصلان، الأوّل: المنع، والثاني: طرف الشيء، فالحَدّ: الحاجز بين شيئين...) (").

وقال الزبيدي في (تاج العروس) في مادّة حدد: (الحَدّ: الفصل الحاجز بين شيئين لئلّا يختلط أحدهما بالآخر، أو لئلّا يتعدّى أحدهما على الآخر، وجمعه حدود. وفصل ما بين كلّ شيئين حَدّ بينهما، والحَدّ: منتهى الشيء)(٤).

وبحسب أتباع هذا المنهج فإنّ الله وجوده ينتهي عند مكان محـدد، ولهـذا قال أمير المؤمنين علم الثاني، شمّ قال أمير المؤمنين علم الثاني، شمّ الله عندما ينتهي يبدأ الثاني، شمّ

<sup>(</sup>١) إثبات الحدّ لله تعالى: ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث: ص١٩٣.

<sup>(</sup>٣) مقاييس اللغة: مادّة حَدّ: ج٢ ص١١.

<sup>(</sup>٤) تاج العروس من جواهر القاموس: ج $\Lambda$  ص $\Lambda$ .

أنَّ الله تعالى له حدّ

الثالث... فالله \_ حسب هذا المنطق \_ له ثان.

يقول ابن تيمية حول معنى الحدّ: (وأمّا وصفه بالحدّ والنهاية) فيفسّر الحدّ بالنهاية، ومنتهى الشيء، وكذلك الزاغوني أحد أعلام هذا الاتّجاه يقول في (الإيضاح في أصول الدِّين): (وهذا بعينه هو الحدّ والنهاية، وإضافة الحدّ والغاية والنهاية إليه تعالى). وفي عبارة أخرى يقول: (وهذا بعينه يعطي الحدّ والنهاية لما ينتهي إليه) (٢).

ونقل القائلون والمُثبتون للحدّ أقوال أهل اللغة في تعريفهم للحَدّ، كالذي ورد في كتاب (إثبات الحُدّ لله عزّ وجلّ وبأنّه قاعد وجالس) للدشتي، يقول:

(قال الخليل: حَدّ: فصلُ ما بين كلّ شيئين حَدُّ بينها، ومُنتهى كلّ شيء حدُّه، وقال ابن فارس في معجم المقاييس «حَدّ»: الحاء والدّال أصلان: الأوّل المنع، والثاني طرف الشيء، فالحدّ الحاجز بين شيئين، وقال أبو القاسم التميمي الأصبهاني: حَدّ كلّ شيء موضع بينونته عن غيره، فكلّ موجود له حَدّ ينتهي إليه، ويميّزه عن غيره في صفته وقدره)(٣)، وكلّ هذه المعاني تفيد أنّ ما له حَدّ له نهاية.

وهذا المضمون نفسه ذكره في الرسالة التي أوردها في آخر الكتاب بعنوان الملحق، وفيه الردّعلى منكر الحَدّ من كلام شيخ الإسلام ابن تيميّة من كتابه بيان تلبيس الجهميّة أنّه كتب رسالة وكتاباً مستقلاً للإنكار على من

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٢٨٧ .

<sup>(</sup>٢) الإيضاح في أصول الدين، الزاغوني: ج٢ ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) إثبات الحدّ لله عزّ وجلّ وبأنّه قاعد وجالس: ص٢٣.

ينكر الحَدّ، ثمّ نقل فيها عبارة الدارمي في هذا المجال، حيث يقول: قال عثمان بن سعيد الدارمي وادّعى المعارض \_ أي المُنكِر للحَدّ \_ أنّه ليس له حَدّ والا غاية والا نهاية.

والكلام المنقول عن الدارمي ورد في كتاب (ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المريسي العنيد) وفيه يقول:

(باب الحَد والعرش. قال أبو سعيد وادّعي المعارض، وهذا الأصل الذي بني عليه جهم جميع ضلالالته...).

إلى أن يقول: (فمن ادّعى أنّه ليس لله حَدّ فقـد ردّ القـر آن وادّعـى أنّـه لا شيء).

ففي نظره هناك ملازمة عقليّة بين المحدوديّة وبين الموجوديّة، فمن هو موجود لابدّ أن يكون محدوداً، ولا فرق بين أن يكون واجباً أو ممكناً، أو خالقاً أو مخلوقاً.

لذلك يتابع الدارمي قوله: (وادّعي أنّه لا شيء؛ لأنّ الله وصف حَـدّ مكانه في مواضع كثيرة من كتابه)(١).

وإذا كان المكان محدوداً، هل يمكن أن يكون الجالس والقاعد على مكان محدود غير محدود؟ هذا محال.

وحاصل كلام أهل اللغة في الحَدِّ أنَّه منتهى الشيء، وغايته، وطرفه، فحدَّ النهار مثلاً ينتهى عند دخول الليل، فغاية النهار الليل حيث ينتهى عنده.

وقال جمعٌ من أهل اللغة: (بأنّ الحكّ يمنع الشيء من الامتداد بعد حدّه)، وهذا طبيعي جدّاً.

<sup>(</sup>١) ردّ الإمام الدارمي على بشر المريسي: ص٢٣\_٢٤.

أنّ الله تعالى له حدّ .....

## الأقوال في مسألت الحدّ

القول الأوّل: أنّ الله سبحانه وتعالى محدود بحَدّ، وأنّه لو لم يُحدّ لما كان موجوداً.

وفي الاصطلاح الفلسفي: جعل أصحاب هذا القول مساوقة في ذلك لا ملازمة فقط؛ والمساوقة أعمق فلسفيّاً من الملازمة، لأنّه في الملازمة أحدهما غير الآخر، وفي المساوقة أحدهما عين الآخرم صداقاً؛ فقالوا إنّ الموجوديّة تساوق المحدوديّة له تعالى، لأنّهم لم يتعقّلوا وجوداً ليس له حَدّ، فالموجود يعني المحدود، سواء كان هذا الموجود هو الله تعالى القديم الواجب، أو كان وجود المكنات الحادثة، وفي اعتقادهم يستحيل أن يكون الله موجوداً وليس له حَدّ ومنتهى وغاية ينتهى عندها.

وهذا ما ذكره الإمام الدارمي أحد أقطاب هذا الاتّجاه في كتابه (ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد ...) فقال في باب الحدّ والعرش:

(قال أبو سعيد: وادّعى المعارض أيضاً \_ أي الذي ينفي أنّ الله لـه حَـد \_ أنّه ليس لله حَدّ ولا غاية ولا نهاية، وهذا الأصل الذي بنى عليه جهم جميع ضلالاته، واشتقّ منه أغلوطاته، وهي كلمة لم يبلغنا أنّه سبق جهماً إليها أحـد من العالمين.

فقال له قائل ممّن جاوره: قد علمت مرادك أيّها الأعجميّ، وتعني أنّ الله لا شيء؛ لأنّ الخلق كلّهم علموا أنّه ليس شيء يقع عليه إسم الشيء إلّا وله حدّ وغاية وصفة. وأن لا شيء ليس له حدّ ولا غاية ولا صفة، فالشيء أبداً موصوف لا محالة، ولا شيء يوصف بلا حَدّ ولا غاية، وقولك «لا حَدّ له» يعني أنّه لا شيء) (١).

<sup>(</sup>١) ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المريسي: ص٢٣.

ومن المفارقات العجيبة في هذا البحث محاولة الدشتي في كتابه (إثبات الحدّ) الادّعاء بأنّ إجماع أهل السنّة قائم على إثبات الحدّ لله تعالى، وهذا ما ذكره في المبحث الثاني من كتابه حيث قال: (أجمع أهل السنة والجماعة على إطلاق لفظ «الحدّ» لله تعالى، بمعنى إثبات علوّه سبحانه وتعالى، وبينونته عن خلقه، واستوائه على عرشه). ونقل عن عُثهان الدّارمي قوله: (اتّفقت الكلمة من المسلمين والكافرين أنّ الله في السماء وحَدّوه بذلك، إلّا المريسيّ الضال وأصحابه، حتّى الصبيان الذين لم يبلغوا الحنث قد عرفوه بذلك)(۱).

القول الثاني: ويقع في قبال القول الأوّل مباشرة، وهو القول بأنّه يستحيل أن يكون لله حَدّ، فمن حدّه فقد عدّه، ومن عدّه فقد أبطل أزله، كها أشار أمير المؤمنين عليّه إلى ذلك في نهج البلاغة.

وفي كلمات الأئمة المعصومين عليه إشارات كثيرة إلى هذا الرأي، ومنها:

- ما ورد عن الإمام علي عليه الله على عليه على عليه الله على عليه الله على عليه الله على الله على الله على الأدواتُ أنفسها، وتشير الآلات إلى نظائرها... ولا يقال له حَدَّ ولا نهاية، ولا انقطاع ولا غاية، ولا أنّ الأشياء تحويه فتُقِلُّه أو تَحويه"(٢).
- وعنه علم الم الم الم عند خلف ها إبانةً لها في شبهها، لا تُقدِّره الأوهام بالحدود والحركات، ولا بالجوارح والأدوات (٣).
  - وعنه عالشَّالِةِ: «ليس له حَدُّ ينتهي إلى حدّه» (٤).
  - وعنه عالسَالَةِ: «لا يُدرك بوَهم، ولا يُقدَّر بفهم... ولا يُحدّ بأينٍ» (٥).

<sup>(</sup>١) إثبات الحدّ لله تعالى: ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، الخطبة رقم: ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه، الخطبة الأُولى.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، الخطبة رقم: ١٨٢.

• وعنه علمي الله الذي لا يبلغه بعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن، وتعالى الذي ليس له وقت معدود، ولا أجلُ ممدود، ولا نعت محدود»(١).

- وعن الإمام الرضا عليه: «أوّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله توحيده، ونظام توحيده نفي التحديد عنه؛ لشهادة العقول أنّ كلّ محدودٍ مخلوق، وشهادة كلّ مخلوق أنّ له خالقاً ليس بمخلوق، والممتنع من الحدث هو القديم في الأزل»(٢).
- وفي علل الشرائع ينقل الشيخ الصدوق محاورة بين الإمام الرضاع الشيخ وأحد الزنادقة وفيها: يسأل الزنديق فيقول للإمام علم الشيخ: لما احتجب الله؟ فقال علم الخال الخلق لكثرة ذنوبهم، فأمّا هو فلا يخفى عليه خافية في آناء الليل والنهار... إلى أن يقول:

قال: فحِدّه لي؟ قال علمَّكَ : إنّه لا يُحدّ، قال: لم َ؟ فقال علمَّكَ : لأنّ كلّ محدود متناه إلى حَدّ، فإذا احتمل التحديد احتمل الزيادة، وإذا احتمل النقصان فهو غير محدود ولا متزائد ولا متجرِّ ولا متوهم»(٣).

القول الثالث: وهو التوقّف في المسألة، بمعنى أن لا نقول بأنّ لـ ه حـدّاً ولا نقول بأنّه ليس له حدّ.

وخلاصة الأقوال: الأوّل: أنّ الله له حَدّ. والثاني: أنّ الله ليس له حَدّ. والثالث: التوقّف في المسألة.

وقد أشار ابن تيميّة إلى هذه الأقوال في المسألة، ولا سيّما الـرأي الثالث؛ قال في (بيان تلبيس الجهميّة): (وأمّا وصفه بالحدّ والنهاية، الذي تقول أنت

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ ص١٣٦، باب جوامع التوحيد.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٤، ص٢٢٨ ح٤٠.

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن بحار الأنوار: ج٣ ص١٥، ح٣.

إنّه معنى الجسم، فَهُم - أي العلماء - فيه كسائر أهل الإثبات على ثلاثة أقوال: منهم من يُثبت ذلك، كما هو المنقول عن السلف والأئمّة. ومنهم من نفى ذلك. ومنهم من لا يتعرّض له بنفي ولا إثبات)(١).

وكذلك الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في (شرح العقيدة السفارينية) أشار إلى ذلك فقال: (ولذلك اختلف كلام من تكلّم به \_أي موضوع الحَدّ من السلف فيه، هل الله يحدّ أو لا يحدّ، فمنهم من أنكر الحَدّ وقال: إنّه لا يجوز أن نقول إنّ الله محدود، بل يستحيل أن نقول إنّ الله محدود، ومنهم من قال: يجب أن نقول أنّ الله محدود وأنّ له حدّاً).

وهنا حاول العثيمين القول بأنّ النزاع بين المثبتين والمُنكِرين نزاعٌ لفظي. وهذا غريبٌ منه؛ إذ كيف يمكن أن يكون النزاع بين النفي والإثبات نزاعاً لفظيّاً، فهما نقيضان، والنقيضان لا يمكن أن يكون بينهما نزاع لفظي، ولعلّ ذلك من ضيق الخناق على العلاّمة العثيمين، فاضطرّ لمثل هذا القول، ولذا قال: (ولكن يجب أن نعلم أنّ الخلاف يكاد يكون لفظيّاً، فالواجب السكوت عن ذلك، فلا يقال إنّه يُحدّ، ولا أنّه لا يحدّ، وليس هناك ضرورة أن نقول إنّه يحدّ أو لا يحدّ أو يظهر من كلامه أنّه من القائلين بالتوقف.

وهذا من غرائب العلامة العثيمين! لأنّه عندما كان يصوّر معبوده ومعروفه وهو الحقّ سبحانه وتعالى، هل كان يتصوّره ويتوهمه في ذهنه وعند العبادة محدوداً بحدّ أو كان يتصوّره بأنّه لا حَدّ له؟

فلا يعقل أن يكون متوقّفاً، وإلاّ لكان جاهلاً بالله سبحانه وتعالى، هذا أوّلاً.

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٧٢.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة السفارينيّة: ص٢٣٧.

وثانياً: إذا كان الأئمّة والسلف عرضوا لهذه المسألة، فهل يحقّ له أن يتوقّف فيها عرض له هؤلاء، وهذا معناه أنّه ليس تابعاً لأئمّة السلف.

وأيضاً من الذين نقلوا هذه الأقوال الزاغوني في تعليقة كتاب (الإيضاح في أصول الدِّين) وفي حاشية الكتاب حيث قال: (اختلف المتكلمون في نسبة الحد إلى الله تعالى، فنفاه الأشاعرة والمعتزلة وغيرهم مميّن قال بنفي علو الله تعالى واستوائه على العرش، وأئمّة السلف على إثباته وهو قول أحمد وإسحاق بن إبراهيم والدارمي وابن المبارك وغيرهم، وقول ثالث قالوا بأنّه نحن من المتوقّفين، لا أن نثبت أنّ له حَدّاً، ولا نقول إنّه ليس له حَدّ)(١).

### هل التوقف هو موقف الكتاب والسنة؟

حاول أصحاب الرأي الأوّل هرباً من بعض المحذورات الادّعاء بأنّ القول الثالث \_ أي القول بالتوقّف \_ سببه عدم ورود مسألة الحدّ في الكتاب والسُّنة وأنّه لم تطرح فيهما، فضلاً عن أنّه لم يؤثر في كلمات أصحاب النبيّ عن أنّه لم يؤثر في كلمات أصحاب النبيّ عن أنّه لم يؤثر في كلمات أصحاب النبيّ

وقالوا بأنّ هذه المسألة بدأت على يد عبد الله بن المبارك، المتوفّى سنة الممالة بدأت على يد عبد الله بن المبارك، المتوفّى سنة عرشه) بأنّ أوّل من عرض لهذه المسألة عبد الله بن المبارك، يقول: (قلت: أوّل من صرّح بإثبات الحكد لله تعالى كها يذكر أهل السُّنة هو عبد الله بن المبارك، ثمّ تتابع إجماع أهل السنّة من بعده على ذلك) (٢).

ومن الذين قالوا بأنَّ المسألة لم تكن مطروحة لا في الكتاب ولا في السنّة

<sup>(</sup>١) الإيضاح في أصول الدِّين: ص٥٣٣.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله تعالى: ص ١١٤.

العلاّمة العثيمين في كتابه (شرح العقيدة السفارينيّة) حيث قال: (وكلمة الحدّ من الألفاظ التي لم ترد في الكتاب ولا في السنّة، فليس في الكتاب أنّ الله يحدّ ولا أنّه لا يحدّ، فلا ضرورة أن نقول ولا أنّه لا يحدّ، فلا ضرورة أن نقول إنّه يحدّ أو لا يحدّ، ولو كان من الضروري أن نعتقد أنّ الله يحدّ أو لا يحدّ لبيّنه الله تعالى أو بيّنته السنّة، لأنّ الله تعالى يقول: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانا لِكُلِّ الله تعالى يقول: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ (١).

وهكذا الحال بالنسبة إلى ابن تيميّة في جوابه على من اعترض بأنّ مسألة الحدّ لم ترد في الكتاب والسنّة، فلم يذكر أنّها وردت في كتاب أو سنّة. وإنّها ذكر فقط أسباب القول بالحدّ وأنّه لولا القول بالحدّ لما تميّز الخالق عن المخلوق (٢)، فهو إذن لم يستند إلى الكتاب والسنّة لطرح هذه المسألة، وإنّه استند إلى قضيّة عقليّة فقط.

ومن الذين أشاروا إلى ذلك أيضاً الإمام الدارمي في كتاب (ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المريسي العنيد) في الحاشية يقول: (كلمة الحدّ لم ترد في الكتاب ولا السنّة، ونحن لا ننسب إلى الله صفة ولا لفظاً، إلّا ما ورد نصّاً عن الله ورسوله، مع أنّا لا نقول فيها بالرأي ولا القياس، وإنّا نردّ علم حقيقتها إلى الله) (٣).

وهنا يُطرح على هؤلاء السؤال التالي: إذا كانت المسألة لم ترد في الكتاب ولا في السنّة، فلماذا هذا الإصرار من أصحاب هذا الاتّجاه لإثبات أنّ الله له حدّ، ولماذا رتّبوا كلّ هذه النتائج الخطيرة على هذه المسألة؟

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة السفارينيّة: ص٢٣٦، (رقم: ١٧ من السلسلة).

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٤٢\_٤٣.

<sup>(</sup>٣) ردّ الإمام الدارمي على بشر العنيد: ص٢٣.

هذا فضلاً عن القول بأنّه في اعتقادنا قد ورد ما يتنافى مع رأيهم في المسألة على لسان كبار صحابة النبيّ عَلَيْكَ وبالخصوص الإمام على بن أبي طالب عليّة.

#### أسباب القول بالحد

وبتعبير أهل المنطق: يمكن تركيب قياس استثنائي على الشكل التالي: لو لم يكن للحقّ تعالى حَدّ ونهاية ومنتهى، لكان حالًا ً في خلقه.

والحلول في خلقه مُحال وممتنع عقلاً.

فإذن لابد أن يكون له تعالى حَدّ.

فعن طريق الحَدّ يمتاز الخالق عن المخلوق، ولا نقع في الحلوليّة، وتشبت البينونة بين الخالق والمخلوق.

وهذا ما صرّح به أعلام القائلين بالحدّ لله سبحانه وتعالى، ومنهم الإمام الدارمي المتوفّى سنة ٢٨٠ في كتابه (سلسلة عقائد السلف) وفيه يقول: (حدّثنا البزّاز البغدادي، حدّثنا علي بن الحسن بن شقيق عن ابن المبارك أنّه سئل بها نعرف ربّنا؟ قال: بأنّه فوق العرش، فوق السهاء السابعة على العرش بائن من خلقه، قال: قلت بحَدّ؟ قال: فبأيّ شيء إذن...)(١). وهذا كلامٌ صريح من الدارمي بأنّه إذا لم نفصله ولم نميّزه بحدّ فلا تبقى بينونة بينه وبين خلقه.

ويقول ابن تيميّة في (بيان تلبيس الجهميّة): (ويقولون إنّه لا يباين غيره،

<sup>(</sup>١) الردّ على الجهميّة (سلسلة عقائد السلف): رقم: ١، ص٩٨.

بل إمّا أن يصفوه بصفة المعدوم فيقولون: لا داخل العالم ولا خارجه، ولا كذا ولا كذا، أو يجعلوه حالاً في المخلوقات، أو وجود المخلوقات، فبيّن ابن المبارك أنّ الربّ تعالى على عرشه مباين لخلقه منفصل عنه، وذكر الحكد لأنّ الجهميّة كانوا يقولون: ليس له حَدّ، وما لا حدّ له لا يباين المخلوقات...)(١).

وابن تيميّة الذي ارتكز في ذهنه أنّ الله جسم يعتبر أنّ الله تعالى لابدّ أن يكون إمّا في داخل هذا العالم أو في خارج هذا العالم، وإلاّ إذا لم يكن كذلك فهو معدوم وغير موجود، وهذا من أهمّ آثار التجسيم.

أمّا الدشتي فقد علّل سبب ذكر أهل السنّة «الحدّ» لله تعالى بقوله: (لمّا كانت الجهميّة ينفون عُلوّ الله تعالى على خلقه، واستواءه على عرشه، ويقولون: إنّ الله تعالى لا يُباين خلقه، وليس بينه وبينهم حَدُّ، ولا يتميّز عنهم، أنكر عليهم أهل السنّة من السلف الصالح، واشتدّ نكيرهم عليهم، حتى كفّروهم، وحذّروا منهم، وبيّنوا للناس أمرهم وتلبيسهم؛ قال ابن تيميّة في بيان تلبيس الجهميّة: «... لمّا كان الجهميّة يقولون ما مضمونه: إنّ الخالق لا يتميّز عن الخلق، فيجحدون صفاته التي تميّز بها، ويجحدون قدره، حتى يقول المعتزلة: إذا عرفوا أنّه حيُّ، عالمُ، قديرٌ، قد عرفنا حقيقته وماهيّته. ويقولون: إنّه لا يُباين غيره، بل إمّا أن يصفوه بصفة المعدوم فيقولون: لا داخل العالم، ولا خارجه، ولا كذا، ولا كذا، أو يجعلوه حالًا في المخلوقات، ووجود المخلوقات. فبيّن ابن المبارك أنّ الربَّ سبحانه وتعالى على عرشه مُباينٌ لخلقه، مُنفصلٌ عنه، وذكر الحدّ، لأنّ الجهميّة كانوا يقولون: ليس له مُباينٌ لخلقه، مُنفصلٌ عنه، وذكر الحدّ، لأنّ الجهميّة كانوا يقولون: ليس له مستلزم للحدّ، وما لا حَدَّ له لا يُباين المخلوقات، ولا يكون فوق العالم، لأنّ ذلك مستلزم للحدّ.

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣، ص٤٣.

فلم الله الله المؤمنين في كل شيء عبد الله بن المبارك: بهاذا نعرفه؟ قال: بأنّه فوق سهاواته على عرشه، بائنٌ من خلقه.

فذكروا لازم ذلك الذي تنفيه الجهميّة، وبنفهيم له ينفون ملزومه الذي هو موجودٌ فوق العرش ومُباينته للمخلوقات. فقالوا له: بحدٍّ؟ قال: بحدٍّ»)(١).

وخلاصة ما ذكره أنّ سبب القول بالحكدّ هو الردّ على الجهميّة، بينها نـرى أنّ أصحاب القول بالحدّ فرّوا من محذور إلى آخر أكبر منه.

أمّا حسب المدرسة الإماميّة فإن الله تعالى: لا هو داخل العالم ولا هو خارج العالم، لأنّه ليس جزءاً من العالم حتّى يكون في داخله أو خارجه، بل هو سبحانه خالق العالم، وليس كمثله شيء، فيستحيل أن يكون داخلاً أو خارجاً. وهذا ليس لأنّه غير موجود، بل لأنّه ليس بجسم، فالجسم هو الذي يتّصف بكونه في الداخل أو الخارج.

ورد عن الإمام الرضاع الله في كتاب التوحيد للشيخ الصدوق أنّه قال: «ولا ديانة إلّا بعد المعرفة، ولا معرفة إلّا بالإخلاص، ولا إخلاص مع التشبيه، فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه \_أي في الخلق \_ يمتنع في صانعه، لا تجري عليه الحركة والسكون، وكيف يجري عليه ما هو أجراه على خلقه...»(٢).

أمّا المجسّمة فقد خالفوا ذلك كلّه، وهذا هو الفارق بين مدرسة أهل البيت عليه التي تنزّه الخالق، ومدرسة ابن تيميّة وأتباعه التي تجعله مشابها لمخلوقاته.

وممّن صرّح بذلك أيضاً الشيخ العثيمين في (شرح العقيدة السفارينيّة)؛

<sup>(</sup>١) إثبات الحكد لله تعالى: ص٢٨\_٩ ٢.

<sup>(</sup>٢) تو حبد الصدوق: ص ٤٠.

إذ قال: (فمن قال إنّ الله محدود أراد أنّه بائنٌ من خلقه)(١).

وقد خلط العثيمين بين اللازم والملزوم، لأنّ من قال إنّ الله محدود لا يريد أن يثبت البينونة، بل يريد القول بأنّ الحكد له نهاية من أجل إثبات البينونة، فالحكد لا يعني البينونة، وفرق كبير، فإنّ اللازم شيء والملزوم شيء آخر. فالبينونة إذن من لوازم الحكد.

والحاصل: أنّ أتباع هذا المنهج تصوّروا أنّه لا طريق لإثبات البينونة بين الله وبين خلقه إلّا بالحدّ، وأنّه إن لم يلتزموا بذلك سيكون سبحانه حالّاً في خلقه، وحيث إنّه يستحيل أن يكون حالّاً في خلقه، فإذن لابدّ من الالتزام بالحدّ.

وقد وقع هؤلاء في اشتباه كبير، لأنّهم لو تأمّلوا وحقّقوا لما وصلوا إلى أنّ طريق المباينة والمزايلة لا يتحقّق إلّا بإثبات الحكّ.

و ممّا لا ريبَ فيه أنّ الحلوليّة باطلة، وهذا ما نطقت به كلمات أعلام مدرسة أهل البيت عليه الفقهاء، فكلّ مدرسة أهل البيت عليه سواء الفلاسفة منهم أو المتكلّمون أو الفقهاء، فكلّ هؤلاء لم يلتزموا القول بأنّه تعالى حالّ في الأشياء، ورغم ذلك لم يثبتوا له الحدّ.

وهذا هو ما صرّح به الإمام أمير المؤمنين علمات بكلمات واضحة في نهج البلاغة بقوله: «داخلٌ في الأشياء لا بالممازجة، وخارجٌ عنها لا بمزايلة» (٢).

وفي كتاب التوحيد أيضاً: «فلم يحلل فيها؛ فيُقال هو فيها كائن، ولم يناً عنها؛ فيُقال هو منها بائن» (٣).

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة السفارينيّة: ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ص٤٣، الحاشية.

<sup>(</sup>٣) توحيد الصدوق: ص٤٣.

فليست بينونته عن خلقه كبينونة المخلوقات عن بعضها، أو كبينونة كتابِ عن كتابِ آخر، حيث يبين أحدهما عن الآخر بحدّه الذي ينتهي عنده.

فمدرسة أهل البيت علي تعتقد بالبينونة بين الله تعالى وخلقه بشكل قاطع، ومع ذلك لا يقولون بأنّ البينونة لا تتحقّق إلّا بالحَدّ، وإلاّ لصار (كمثله شيء)، وهذا خلاف المبدأ القرآني ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾.

يقول الإمام عليّ الرضا عليُّه: «ومباينته إيّاهم مفارقته إنيّتهم»(١).

ويقول أيضاً: «ولا في إبانته عن الخلق ضيم إلّا بامتناع الأزليّ أن يثني»(٢).

ويبيّن الإمام عليّ على الله حقيقة التمايز بين الخالق والمخلوق وعدم المشابهة بينها بقوله: «حدّ الأشياء كلّها عند خلقه إيّاها إبانة له في شبهها \_ فلا هي تشبهه ولا هو يشبهها \_ فلم يحلل فيها فيُقال هو فيها كائن، ولم ينا عنها فيُقال هو منها بائن، داخل في الأشياء لا كدخول شيء في شيء، وبائن من الأشياء لا كمباينة شيء لشيء، سبحانه هو هكذا ولا هكذا غيره...» (٣).

وبحسب كلمات الإمام على علي عليه وما وردعنه في نهج البلاغة يمكن أيضاً استكشاف أسباب ومنشأ القول بإثبات الحدّ بأنّه نتيجة طبيعيّة للجهل وعدم المعرفة الحقيقيّة بالله سبحانه وتعالى.

يقول الإمام على علم في نهج البلاغة: «أوّل الدِّين معرفته، وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده، وكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفى الصفات عنه... فمن وصف الله فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثنّاه،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص٤٣، والكافي: ج١ ص١٤، ح٢.

ومن ثنّاه فقد جزّاً ه... ومن جهله فقد أشار إليه، ومن أشار إليه فقد حدّه »(١).

فهؤلاء عندما جهلوا حقيقة الخالق أشاروا إليه، وأثبتوا له الحدّ، وبذلك انهار لديهم عمود العقائد في الدِّين وهو توحيد الخالق، وليّا كان توحيدهم غير صحيح لم يستطيعوا التعرّف على معنى النبوّة الحقيقي، لأنّ الرسول مُرسَل من قِبل المرسِل وهو الله، ومن لم يعرف المرسِل لم يعرف الرسول أو المرسَل، ومن لم يتعرّف على حقيقة الرسالة لم يتعرّف على الإمامة ولا على المعاد وحقيقته، وهكذا الحال بالنسبة إلى العدل.

ولذا يقول الإمام عليّ بن موسى الرِّضا عليَّةِ: «فليس الله عرف من عرف بالتشبيه ذاته، ولا إيّاه وحد مَن اكتنهه، ولا به صدّق من نهّاه، ولا إيّاه عنى من شبّهه، ولا له تذلّل مَن بعضه، ولا إيّاه أراد من توهمه... وبالعقول تعتقد معرفته، وبالفطرة تَثبت حجّته»(٢).

وهذا كلامٌ واضح وصريح في أنّ منشأ الإيمان بـأنّ الله محـدودٌ في ذاتـه، ومحدودٌ في صفاته، هو الجهل به سبحانه وتعالى.

#### الآثار المترتبت على اثبات الحد لله تعالى

قد يتبادر إلى بعض الأذهان أنّ الخلاف في مسألة الحكد لا طائل منه، فهي مسألة فرضيّة أو نظريّة لا ثمرة لها.

ولكن واقع القضيّة ليس كذلك؛ لأنّها من القيضايا الهامّة التي يترتّب عليها آثار كبيرة، ولها انعكاسات خطيرة تتمثّل أوّلاً وبالذات بوجود طرفين \_هما المُثبِت للحَدّ، والمُنكِر له\_يكفّر كلّ واحدٍ منهما الآخر.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١.

<sup>(</sup>٢) التوحيد (للصدوق): ص ٣٧.

أمّا بالنسبة لمثبت الحدّ فممّا تقدّم صار واضحاً لدينا كيفيّة تكفيره لمُنكِر الحدّ، إذ اعتبر ذلك إنكاراً لوجوده سبحانه وتعالى، وأنّه صاحب بدعة وخارج عن الملّة، وهذا ما أشرنا إليه في كلام الدارمي في ردّه على بشر المريسي في قوله: (... ومن لم يعترف به \_أي بالحدّ \_ فقد كفر بتنزيل الله وجحد آيات الله)(١).

وأيضاً ما قاله الدشتي: (واحتجّوا في إثبات الحدّ لله عزّ وجلّ بنصّ الكتاب والسنّة، وما قالوا في ذلك والآراء... فمن يُخالفهم ولا يقولُ ما قالوه ولا يعتقد ما اعتقدوه، فهو مبتدع ضالٌ مُضِلّ)(٢).

وفي مقابل ذلك وقفت مدرسة أهل البيت عليه موقفاً عنيفاً تجاه أصحاب القول بإثبات الحدّ، وقالوا بأنّ من أثبت الحدّ لله فقد أبطل أزل الحقّ سبحانه، وروي عن أهل البيت عليه: «ومَن حدّه فقد عدّه، ومن عدّه فقد أبطل أزله»(٣) وإذا بطلت أزليته صار حادثاً، وإذا كان حادثاً فيكون ممكناً لا غنيّاً ولا واجباً.

وبهذا يتبيّن لنا حجم وأهميّة هذه المسألة، والآثار المتربّبة عليها، سواء لمن أثبتها أو لمن نفاها، لأنبّا تعتبر الأساس لباقي المسائل المرتبطة بعلم التوحيد، سواء على مستوى توحيد الأساء والصفات، أو على مستوى توحيد الربوبيّة، أو على مستوى توحيد العبوديّة، أو توحيد الأفعال، ونحو ذلك من الأقسام.

<sup>(</sup>١) ردّ الإمام الدارمي على بشر المريسي: ص٢٣-٢٤.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله: ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة الأولى.

#### القائلون بالحد

ليست قضيّة إثبات الحكد من القضايا التأريخيّة المرتبطة بالعلماء السابقين، وقد صرّح أصحاب هذا الرأي بأنّه لا يوجد فيها نصّ من الكتاب والسنّة، وقد أشرنا آنفاً إلى قولهم بأنّه لا يوجد لها أثرٌ إلّا في كلمات ابن المبارك.

ولم يمنع ذلك وقوع أصحاب هذا الرأي بالتهافت أو التناقض، ففي الوقت الذي ينفون وجود نصّ في المسألة يعودون إلى القول بوجود نصّ فيها، ومن الشواهد على ذلك ما ورد في كتاب عبد العزيز فيصل الراجحي فيها، ومن الشواهد على ذلك ما ورد في كتاب عبد العزيز فيصل الراجحي (قمع الدجاجلة الطاعنين في معتقد أئمّة الإسلام الحنابلة) وهو ردّعلى حسن بن فرحان المالكي في كتابه (قراءة في كتب العقائد)؛ يقول: (بل صنّف الإمام محمود بن أبي القاسم بن بدران الدشتي جزءاً في ذلك سمّاه إثبات الحدّ لله تعالى، وساق فيه ما ورد في الباب من أحاديث وآثار ومنها أثر ابن المبارك، فإذا عرفت ذلك علمت أنّه قد دلّ عليه الكتاب والسنة الصحيحة، بل المتواترة وآثار السلف وإجماعهم في المسألة)(۱).

وهذا اشتباه وغلط وقع فيه الكاتب، ويمكن توجيه كلامه الذي يتناقض مع قول كبار على علاء هذا المنهج بعدم وجود نصّ في المسألة: بأنّ مراده من قوله: دلّ عليه، أي دلّ على علوّه في مكان، ويستفاد من هذا التعبير القول بالحدّ، ويكون الضمير في (عليه) ليس للحَدّ، وإنّا علوّ الله واستوائه على عرشه.

بعد هذه المقدّمة نشير إلى أقوال مجموعة من الأعلام القائلين بأنّ الله تعالى له حدّ، ومنهم:

<sup>(</sup>١) قمع الدجاجلة: ص٢٤٠.

الأوّل: ما ورد في كتاب (مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه) قال: (خلق الله سبع سهاوات بعضها فوق بعض، وسبع أرضين بعضها أسفل من بعض، وبين الأرض العُليا والسهاء الدُّنيا مسيرة خمسهائة عام، والماء فوق الماء، والله تبارك وتعالى علم، والماء فوق السهاء السابعة، وعرش الرحمن فوق الماء، والله تبارك وتعالى على العرش، والكرسي موضع قدميه، فإن احتج مبتدع أو مخالف أو زنديق فقال: ونحن أقرب إليه من حبل الوريد، وهو معكم أينها كنتم، ما يكون من نجوى ثلاثة إلّا هو رابعهم، الرحمن على العرش استوى، ونحو ذلك من متشابه القرآن، فقُل: إنّها يعني بذلك العلم، لأنّ الله تبارك وتعالى على العرش... وهو بائنٌ من خلقه لا يخلو من علمه مكان، ولله عرش، وللعرش حكلة يحملونه، وله حدّ...)(۱).

فانظر وتأمّل في هذا المنطق الذي بمجرّد أن تختلف معه في الفكر والعقيدة يتّهمك مباشرةً بأنّك زنديق أو كافر أو مبتدع وخارج عن الملّة.

ومن أين له تفسير الآيات بأنّ المراد منها العلم، وهل هذا إلّا تأويل خلاف الظاهر للآيات، فقوله تعالى: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (ق: ١٦) صريحٌ وواضح، فالآية لم تقل علمنا أقرب، والضمير (هو) لا يشير إلى العلم.

الثاني: ما ورد في كتاب (الردّ على الجهميّة) للإمام أبي سعيد الدارمي في باب استواء الربّ تبارك وتعالى على العرش وارتفاعه إلى السهاء، وفيه يردّ على من قال بأنّ الله في كلّ مكان، ويستدلّ بأدلّة واهية وضعيفة، ومن لوازم كلّ ما استدلّ به أن يكون الله تعالى محدوداً بحدّ، وممّا يقوله:

(ولو كان على ما يدّعي هؤلاء الزائغة أنّه تحـت الأرض وفوقها كما هـو

<sup>(</sup>١) مسائل الإمام ابن حنبل وابن راهويه، رواية حرب بن إسماعيل الكرماني: ص٥٩٣.

على العرش فوق السهاء السابعة، لقال جلّ ذكره في بعض الآيات: إنّا أطلعناهُ إليك، ورفعناه إليك، وما أشبهه. وقال: ﴿وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاّ بِالَّمْرِ رَبّعكَ الْطُعناهُ إليك، ورفعناه إلينك، وما أشبهه. وقال: ﴿وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاّ بِالْمْرِ رَبّعك (المسعراء: ١٩٣)... فظاهر القرآن وباطنه يدلّ على ما وصفناه من ذلك... فمن لم يقصد بإيهانه وعبادته إلى الله الذي استوى على العرش فوق سهاواته، وبانَ من خلقه، فإنّها يعبد غير الله، ولا يدري أين الله... ثمّ ما قد رُوي في قبض الأرواح، وصعود الملائكة بها إلى الله تعالى من السهاء، وما ذكر رسول الله عليه من قصّته حين أُسري به فعرُج به إلى اسهاء بعد سهاء، حتّى انتهي به إلى السدرة التي ينتهي إليها علم الخلائق... ولو كان في كلّ مكان كما يزعم هؤلاء، ما كان للإسراء، والبراق، والمعراج، إذاً من معنى)(۱).

الثالث: ما ورد في كتاب (الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية) لابن بطّة العكبري الحنبلي، المتوفّى سنة ٣٨٧ هـ، وفيه يقول: (قال حرب: قلت لإسحاق بن راهويه: العرش بحدّ؟ قال: نعم، وذكر عن ابن المبارك قال: هو على عرشه بائنٌ من خلقه بحَدّ) (٢).

الرابع: ما ورد في كتاب (السنة) للإمام أبي عبد الرحمن عبد الله ابن إمام أهل السنة أحمد بن محمّد بن حنبل، المتوفّى سنة ٢٩٠هم، وفيه يقول: (وسمعت عبد الله بن المبارك يقول: نعرف ربّنا فوق سبع سهاوات على العرش بائنٌ من خلقه بحدّ) (٣).

<sup>(</sup>١) الردّ على الجهميّة: ص٥٧-٥٧.

<sup>(</sup>٢) الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية: ج٣ ص١٦١.

<sup>(</sup>٣) السنّة: الإمام أبو عبد الرحمن عبد الله بن أحمد بن حنبل: ج١ ص١٧٥.

الخامس: ما ورد في كتاب (درء تعارض العقل والنقل أو موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول) لابن تيميّة، وفيه: (قلت لأحمد بن حنبل: يحكى عن ابن المبارك \_ وقيل له: كيف نعرف ربّنا؟ \_ قال: في السهاء السابعة على عرشه بحَدّ، فقال أحمد: هكذا هو عندنا)(١).

السادس: ما ورد في كتاب (العلوّ للعليّ العظيم) للذهبي الشافعي الأثري، المتوفّى سنة ٧٤٨هـ، حيث يشير فيه إلى نفس المطلب(٢).

السابع: ما ورد في كتاب (اجتهاع الجيوش الإسلاميّة) للإمام ابن القيم، فقد ورد فيه أيضاً نفس المطلب، مع بيان موقف ابن القيم من بعض الفرق، فراجع (٣).

الثامن: ما ورد في كتاب (إثبات الحدّ لله عزّ وجلّ وبأنّه قاعد وجالس على عرشه) الذي صنّفه الدشتي المتوفّى سنة ٦٦٥ هـ. وقد أحصى واستقرأ في الكتاب من صرّح بإثبات الحدّ لله تعالى من سنة ١٨١هـ إلى وقتنا الحاضر.

وهم: عبد الله بن المبارك، الحميدي عبد الله بن الزبير، سعيد بن منصور، أحمد بن حنبل، إسحاق بن راهويه، حرب بن إسهاعيل الكرماني، الأثرم بن محمد بن هانئ، عثمان بن سعيد الدارمي، عبد الله بن أحمد بن حنبل، الخلال أبو بكر أحمد بن محمّد، أبو عبد الله بن بطّة العكبري، يحيى بن عمّار السجستاني، أبو القاسم ابن منده، أبو إسهاعيل الأنصاري الهروي، أبو الحسن الجزري، القاضى أبو يعلى، أبو العلاء الهمداني، أبو القاسم التيمي،

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل أو موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول: ج٢ ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) العلق للعلى العظيم: ج٢ ص١١٢٢.

<sup>(</sup>٣) اجتماع الجيوش الإسلامية: ص٢٢٦.

ابن الزاغوني، الدشتي، وشيخ الإسلام ابن تيميّة، ابن القيم، ابن أبي العزّ الحنفي، يوسف بن عبد الهادي، الشيخ أحمد بن إبراهيم بن عيسى النجدي، الشيخ سليان بن سحان النجدي، الشيخ عبد العزيز بن باز، الشيخ الفوزان (۱).

ومجموع هؤلاء من المتقدّمين والمتأخّرين القائلين بإثبات الحكد لا يتجاوز عددهم الثانية وعشرين.

وفي مقابلهم الآلاف من علماء مدرسة أهل السنة لم يوافقوهم على رأيهم، فكيف يحقّ لهم أن يدلّسوا ويكذبوا على جمهور الأمّة ويوهموهم بأنّ هذا الرأي هو رأي أهل السنة والجماعة!؟

ولو اطّلع جمهور المسلمين على مثل هذه الحقيقة هل سيسكتون أم سيحاسبون من كذب عليهم وافترى وادّعي أنّه يمثّل منهج أهل السنة والجماعة؟

إذن هذه النظريّة (إثبات الحدّ) بغضّ النظر عن مدرسة أهل البيت ليست نظريّة أهل السنة والجاعة، وإنّها ابتدأت بعبد الله بن المبارك، ثمّ جاءت إلى أن وصلت إلى البعض من قبيل الدارمي والزاغوني، إلى أن أحياها من جديد ابن تيميّة، ثمّ الاتجاه الوهّابي الذي يدّعي أنّه من أتباع ابن تيميّة. واستعملوا مختلف التعابير بحقّ من خالفهم، حتّى وصل الأمر بأحدهم إلى عنونة كتابه بعنوان (قمع الدجاجلة) - جمع دجّال وهل هذا تعبيرٌ ينسجم مع تعابير أهل العلم ومَن يحترم نفسه؟

<sup>(</sup>١) راجع إثبات الحدّ لله تعالى: ص٣١، المبحث الخامس (من صرّح من أهل العلم بإثبات الحدّ لله تعالى).

## ابن حنبل وحقيقة موقفه في الحدّ

اختلفت الأقوال في القول المنسوب لعبد الله بن المبارك، فكما نقل البعض \_ كما ذكرنا \_ القول بأنّه أوّل من نُسب إليه القول بإثبات الحدّ لله تعالى، كذلك نقل البعض الآخر عدم صحّة هذه النسبة إليه.

وهكذا الحال بالنسبة إلى الإمام أحمد بن حنبل، وقد نقلنا فيها سبق بعض كلهاته التي يُثبت فيها رأيه بإثبات الحدّ لله تعالى. إلّا أنّ هذه النسبة لم تكن موضع إجماع حيث أشار البعض إلى عدم صحّة هذا الكلام.

إذن يوجد في الكلمات الواردة عن الإمام أحمد بن حنبل في مسألة الحَدّ وجهان:

الوجه الأوّل: ينفي الحدّ عن الله سبحانه وتعالى، وبهذا يتّف ق مع جمه ور المسلمين بمختلف اتّجاهاتهم.

الوجه الثاني: هو الرأي الذي يُنسب إليه وقوله بإثبات الحَدّ لله سبحانه. والشو اهد على ذلك كثرة منها:

ما ذكره الدشتي في كتاب (إثبات الحكد لله وأنّه جالسٌ وقاعد على عرشه)، يقول: (وممّن ورد عنه النفي والإثبات سويّاً الإمام أحمد بن حنبل)(١).

وهذا ما أشار إليه ابن تيميّة في كتاب (درء تعارض العقل والنقل)، وفيه يقول: (فقول أحمد: «إنّه ينظر إليهم ويكلّمهم كيف شاء وإذا شاء»، وقوله: «هو على العرش كيف شاء وكما شاء»، وقوله: «وهو على العرش بلا حَدّ كما قال: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ كيف شاء»، المشيئة إليه، والاستطاعة له، ليس كمثله شيء)(١).

<sup>(</sup>١) إثبات الحكد لله وأنّه جالس...: ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل: ج٢ ص١٣٣٠.

فهنا ينقل ابن تيميّة عن ابن حنبل قوله بأنّه تعالى على العرش، ولكن ليس له حدّ، وفي موضع آخر من الكتاب يقول: (... قلت لأحمد بن حنبل يحكى عن ابن المبارك، وقيل له كيف نعرف ربّنا؟ قال: في السماء السابعة على عرشه بحدّ، فقال أحمد: هكذا هو عندنا)(۱).

وبهذا ينقل عنه الرأي الآخر الذي يثبت فيه الحدّ له تعالى.

وهذا ما أفسح المجال أمام جملة من الحنابلة، وممّن يهتمّون بكلهات ابن حنبل لإيجاد مخرَج له بالقول بالحَدّ أو عدمه.

ومن الشواهد أيضاً ما ذكره أبو يعلى الفرّاء المعروف بالتجسيم، وصاحب كتاب (إبطال التأويلات)، ونحن ننقل كلامه عن الشيخ ابن تيميّة في كتابه (تلبيس الجهميّة)، حيث يقول عندما يأتي على ذكر رأي أحمد بن حنبل:

(ثمّ قال \_ أي القاضي أبو يعلى \_ : و يجب أن يحمل اختلاف كلام أحمد في إثبات الحدّ على اختلاف حالتين، فالموضع الذي قال : إنّه على العرش بحدّ معناه : أنّ ما حاذى العرش من ذاته هو حدُّ له وجِهَ له ، والموضع الذي قال : هو على العرش بغير حدّ ، معناه : ما عدا الجهة المُحاذية للعرش ، وهي الفوق ، والخلف والأمام واليمنة واليسرة \_ فهذه كلّها ليس لها حَدّ \_ وكان الفرق بين جهة التحت المحاذية للعرش وبين غيرها ما ذكرنا أنّ جهة التحت ثحاذي العرش ، بها قد ثبت من الدليل ، والعرش محدود ، فجاز أن يوصف ما حاذاه من الذات أنّه حدّ وجهة ، وليس كذلك فيها عداه ؛ لأنّه لا يحاذي ما هو عدود ، بل هو مارّ \_ أي مستمرّ \_ في اليمنة ، واليسرة ، والفوق . . إلى غير عدود ، بل هو مارّ \_ أي مستمرّ \_ في اليمنة ، واليسرة ، والفوق . . إلى غير

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج٢ ص٣٤.

أنَّ الله تعالى له حدّ ......أنَّ الله تعالى له حدّ

نهاية، فلهذا لم يوصف واحد من ذلك بالحَدّ والجهة»(١).

وقبل ذكر ما نقله ابن تيميّة بعد ذلك عن القاضي أبو يعلى الفراء، نشير إلى أنّ مراد ابن تيميّة هو أنّ قول ابن حنبل بأنّ الله محدود صحيح، وقوله بأنّه غير محدود صحيح، وبيان ذلك بها يلي:

لو فرضنا أنّ وجود الله تعالى بهذا الجسم، فإنّ هذا الجسم له جهاتٌ ستّ، تحت، فوق، يمين، شهال، أمام، خلف. وعندما يقول ابن حنبل بأنّه محدود فمراده أو مقصوده أنّه محدود من جهة التحت لأنّه جالس على العرش، فمن هذه الجهة له نهاية، أما لو جئنا إلى سائر الجهات فهو غير متناو، ولا حدّ له، فمن الأمام وجوده غير متناو، وهكذا من الشرق و... فالله تعالى محدود ومتناو من جهة واحدة، و غير متناه من جهات خمس.

وبهذا جمع أبو يعلى الفراء بين كلمات أحمد بن حنبل الذي قال بأنَّه تعالى محدود وغير محدود بحسب نقل ابن تيميّة.

إلّا أنّ ابن تيميّة لم يوافق على توجيه الفرّاء واعتبر أنّه مشتبه، وأنّ الصحيح هو أنّه تعالى محدود من جميع جهاته الستّ كأيّ جسم، وهذا ما صرّح به في نفس الكتاب (تلبيس الجهميّة)، وفيه يقول: (وأمّا ما ذكره القاضي من إثبات الحدّ من ناحية العرش فقط، فهذا قد اختُلف فيه كلامه، وهو قول طائفة من السنّة، والجمهور على خلافه، وهو الصواب)(۱) أي أنّه محدودٌ من جميع الجهات.

وكذلك ذكر هذا المعنى وأشار إليه في موضع آخر من الكتاب، قال: (ولو كان مراد أحمد الحدّ من جهة العرش فقط لكًان ذلك معلوماً لعباده،

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٢٤-٢٥.

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ج۳ ص۷۳۷.

فإنّهم قد عرفوا أنّ حدّه من هذه الجهة \_ أي من التحت \_ هـ و العـ رش، فعُلـ م أنّ الحَدّ الذي لا يعلمونه مطلق لا يختصّ بجهة العرش)(١).

ومن الشواهد الأخرى على الاختلاف في النقل عن الإمام أحمد بن حنبل، ما ذكرناه من قول الدشتي: (وممّن ورد عنه النفي والإثبات سَويّاً: الإمام أحمد بن حنبل)(٢).

وتعليقاً على هذا الكلام من الدشتي جاء في كتاب إثبات الحدّ تعليق آخر للشيخ ابن تيميّة منقولٌ عنه من كتاب تلبيس الجهميّة، بعد أن نقل كلام الإمام أحمد في نفي الحدّ، قال: (فهذا الكلام من الإمام أبي عبد الله أحمد يُبيّن أنّه نفى أنّ العباد يحدّون الله تعالى، أو صفاته بحدً، أو يقدّرون ذلك بقدر، أو أن يبلغوا إلى أن يصفوا ذلك، وذلك لا يُنافي ما تقدّم من إثبات أنّه في نفسه له حَدُّ يعلمه هو لا يعلمه غيره، أو أنّه هو يصف نفسه، وهكذا كلام سائر أئمّة السّلف، يثبتون الحقائق، ويُنفون علم العباد بكنهها) (٣).

وقال أيضاً في درء تعارض العقل والنقل: (فهذا مثاله ممّا نقل عن الأئمّة كما قد بسط في غير هذا الموضع وبيّنوا أنّ ما أثبتوه له من الحكد لا يعلمه غيره، كما قال مالك وربيعة وغيرهما: «الإستواء معلوم، والكيف مجهول»، فبيّن أنّ كيفيّة استوائه مجهولة للعباد، فلم ينفوا ثبوت ذلك في نفس الأمر، ولكن نفوا علم الخلق به، وكذلك مثل هذا في كلام عبد العزيز بن عبد الله الماجشون وغير واحدٍ من السَّلف والأئمّة ينفون علم الخلق بقدره وكيفيّته)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٣ ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله تعالى: ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) درء تعارض العقل والنقل: ج ٢ ص٣٥.

أنّ الله تعالى له حدّ

## الطحاوي ومخالفته لابن تيمية في إثبات الحدّ

سعى ابن تيميّة وأتباعه سعياً حثيثاً للادّعاء بأنّ نظريّته وقوله بإثبات الحدّ لله تعالى هي نظريّة أهل السنّة والجهاعة، وبالتالي رتّب نتائج خطيرة على ذلك، منها تكفير المخالف واتّهامه والافتراء عليه بالابتداع والشرك وما شابه ذلك.

ولنا هنا أن نسأل: هل هذه هي واقعاً نظريّة أهل السنّة؟ أم أنّ أقوال علمائهم تتنافى مع ما قاله ابن تيميّة، حيث نجد في موارد كثيرة كلمات لهم تنفي عن الله تعالى الحدود والجهات والأعضاء والأركان والمكان والحيّز والجسم.

والمؤيدات والشواهد على هذا الاختلاف بين أهل السنة وبين ابن تيميّة لا تُعدّ ولا تُحصى نكتفي ببعضها، وهي ما ورد في (شرح العقيدة الطحاويّة) تأليف الإمام القاضي محمّد بن أبي العزّ الدمشقي، حقّق الكتاب وعلّق عليه وخرّج أحاديثه وقدّم له الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي وشعيب الأرناؤوط.

ويعتبر صاحب شرح العقيدة الطحاويّة واحداً من كبار أعلام مدرسة أهل السنّة والجماعة، وفيه يقول ابن الجوزي: (كان ثبتاً فقيهاً فهماً عاقلاً)(١).

وقال فيه الإمام الذهبي: (الإمام العلاّمة الحافظ الكبير)(٢).

وقال ابن كثير: (الفقيه الحنفي صاحب التصانيف المفيدة والفوائد الغزيرة، وهو أحد الثقات الأثبات والحفّاظ الجهابذة) (٣).

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية: ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء: ج١٥ ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية: ج ١١ ص١٨٦.

وعن قيمة كتابه يقول المحققان التركي والأرناؤوط: (أمّا بعد، فقد ألّف الإمام أبو جعفر أحمد الطحاوي رسالة ضمّنها ما يحتاج المكلّف إلى معرفته واعتقاده والتصديق به من أصول الدِّين كمسائل التوحيد والصفات والقدر والنبوّة والمعاد في قضايا الاعتقاد ومسائله وما يمتّ إليها بسبب، على طريقة أهل السنّة والجهاعة من السلف الصالح)(۱).

ثمّ يقولان في موضع آخر: (العقيدة الطحاويّة وهي أصل هذا الشرح، وقد حظيت بشهرة ونالت قبول أهل السنّة وإعجابهم على اختلاف مذاهبهم فتناولوها بالشرح والبيان)(٢).

إذن ما ورد في رسالة الإمام الطحاوي هو نظريّة أهل السنّة والجماعة وأئمّة السلف.

يقول الطحاوي: (وتعالى عن الحدود والغايات والأركان والأعضاء، لا تحويه الجهات كسائر المبتدعات) (٣).

### ابن حجر العسقلاني ومخالفته لابن تيمية في إثبات الحدّ

كما هو معلوم في هوية ابن حجر وانتهائه العقائدي والفكري، فإنه واحدُ من الأعلام الذين خالفوا أصحاب نظريّة الحدّ، ولم يوافق على ما قالوه، وبالتالي تنهدم أُسس ابن تيميّة الذي حاول وغيره الادّعاء بأنّ مسألة إثبات الحدّ من المسائل المتّفق عليها بين علماء أهل السنّة.

أمّا رأي العسقلاني، فقد ورد في تعليق الـذهبي عـلى قـصّة إخـراج ابـن حبّان من سجستان بسبب إنكاره الحكد لله تعالى، إذ قـال: (وقـال هـو \_يعنـي

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية: ص٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٣٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص ٢١١.

المثبت للحدّ، للنافي ـ: ساويت ربّك بالشيء المعدوم، إذ المعدوم لا حَدّ له).

فقال ابن حجر العسقلاني في لسان الميزان، مُعلِّقاً على قول الذهبي هذا: (قوله: «ساويتَ ربَّكَ بالشيء المعدوم، إذ المعدوم لا حَدِّله»، نازلٌ \_ أي كلامٌ ساقطٌ \_ فإنّا لا نُسلّم أنّ القول بعدم الحَدِّيُفضي إلى مساواته بالمعدوم بعد تحقيق وجوده)(۱).

وقال ابن حجر مُعلِّقاً على قول الذهبي «بدت من ابن حبّان هفوة طعنوا فيه بها»: (إن أراد القصّة الأولى التي صدّر كلامه \_ أي إخراجه من سجستان بسبب إنكاره للحدّ فليست هذه بهفوة، والحقّ أنّ الحقّ مع ابن حبّان فيها!! وإن أراد الثانية \_ أي قول ابن حبّان: النبوّة والعلم \_ فقد اعتذر هو عنها أوّلاً، فكيف يحكم عليه بأنّه هفا؟! ماهذا إلّا تعصّبٌ زائدٌ على المتأوّلين!! وابن حبّان قد كان صاحب فنون وذكاء مُفرط وحفظ واسع...)(٢).

## المنكرون للحدّ من أئمة السنة

تبيّن لنا من خلال أسباب القول بالحدّ لله تعالى لدى البعض أنّ هذا القول كان منشؤُه ما اشتهر عن الجهميّة إنكارهم الحدّ عن الله تعالى، ثمّ تلقّفها عنهم كثيرٌ ممّن تأثّر منهم؛ قال ابن تيميّة في بيان تلبيس الجهميّة: (هذه الصفات السلبيّة، وإبطال نقيضها، مثل قولهم: ليس فوق العالم، ولا هو داخل العالم، ولا خارجه، وليس في مكانٍ دون مكان، وليس بمتحيّز، ولا جوهر، ولا جسم، ولا له نهاية، ولا حَدّ، ونحو هذه العبارات، فإنّ هذه العبارات جميعها وما أشبهها لا تُؤثَرُ عن أحدٍ من الصحابة والتابعين، ولا العبارات جميعها وما أشبهها لا تُؤثَرُ عن أحدٍ من الصحابة والتابعين، ولا

<sup>(</sup>١) لسان الميزان: ج٥ ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، للتفصيل في هذا النقاش انظر إثبات الحدّ لله تعالى: ص٤٨-٤٩.

من أئمة الدِّين المعروفين، ولا يروى بها حديثٌ عن رسول الله عليه ، ولا توجد في شيء من كُتب الله المُنزلَة من عنده، بل هذه هي من أقوال الجهميّة، ومن الكلام الذي اتّفق السَّلف على ذمّه؛ لما أحدثه من أحدثه، فحيث ورد في كلام السلف ذمّ الجهميّة كان أهل هذه العبارات داخلين في ذلك، وحيث ورد عنهم ذمّ الكلام والمتكلِّمين كان أهل هذه العبارات داخلين في ذلك؛ فإنّ ذلك للّا أحدثه المبتدعون كثر ذمّ أئمّة الدِّين لهم، وكلامهم في ذلك كثير قد صُنِّف فيه مُصنفات، حتى إنّ أعيان هذه العبارات وأمثالها ذكرها السلف والأئمّة فيما أنكروه على الجهميّة وأهل الكلام المحدَث)(١).

إذن يعتبر ابن تيميّة بأنّ مسائل متعدّدة ومنها نفي الحَدّ لم تُوثَر ولم ترد في عبارات الصحابة والتابعين، ولم يُنقل فيها أحاديث عن النبيّ عَلَيْكَ ، بل هي من أقوال الجهميّة، وأنّ أئمّة السّلف اتّفقوا على ذمّ كلام الجهميّة وما أبدعوه.

ولكن ماذا يفعل ابن تيميّة بطائفة كبيرة من علماء السّلف وأئمّة السُّنة ميّن أنكروا إثبات الحدّ لله تعالى.

والأعجب من ذلك أنّ هذا الإنكار الوارد عن علماء السنّة نقله الدشتي في كتابه إثبات الحدّ لله تعالى فقال:

«وممّن ذُكِرَ عنه نفى الحدّ لله تعالى من الجهميّة وغيرهم من الطوائف:

١. إمام الجهميّة: الجهم بن صفوان (١٢٨هـ).

۲. بِشر المريسيّ (۱۸ ۲هـ).

٣. أحمد بن أبي دؤاد القاضي (٢٤٠هـ).

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٦٨٣.

أنَّ الله تعالى له حدِّ

- ٤. أحمد بن الحسين البيهقي (٦٨ هـ). أنكر الحدّ في كتابه (الأسماء والصفات).
- ٥. ابن حبّان (٣٥٤هـ). والذي بسبب إنكاره للحدّ أُخرج وطرد من سجستان.
- 7. الطحاوي (٣٢١هـ). قال في عقيدته الطّحاويّة: (وتعالى عن الحدود، والغايات، والأركان، والأعضاء، والأدوات، لا تحويه الجهات السِّت كسائر المبتدعات).
- ٧. الخطابي (٣٨٨هـ). أنكر الحَدّ لله تعالى في رسالته التي سهّاها: (الرسالة الناصحة)، فقال: (ومن هذا الباب أنّ قوماً منهم زعموا أنّ لله حدّاً، وكان أعلى ما احتجّوا به في ذلك، حكاية عن ابن المبارك...).
- ٨. صاحب كتاب (البدء والتاريخ) المنسوب للمطهّر بن طاهر المقدسي
   ٥٥٣هـ).
  - ٩. عياض (٤٤ ٥هـ).
  - ١٠. وتبعه النووي كعادته في (شرح صحيح مسلم).
- ١١. عبد الوهّاب بن علي السُّبكي (٧٧١هـ) في كتابه (طبقات الشافعيّة).
  - ١٢. ابن حجر العسقلاني.
- 17. وقد زعم بعض المعاصرين من الروافض عمّن ينسب نفسه للحنبليّة والسلفيّة تدليساً في كتابه: (قراءة في العقائد)... وهذا من ضلاله وتلبيسه على الجُهّال والضُّلال أمثاله...
  - ١٤. ومنهم: السَّفَّاريني قال في (دُرَّته):

سُبحانه قد استوى كما وَرَد مِن غير كيفٍ قد تعالى أن يُحكّ

... والسفاريني وإن كان يدّعي الحنبليّة والسنّة، إلّا أنّه أُخذت عليه مسائل في السنّة خالف فيها أهل السنّة، شأنه شأن كثير من المتأخّرين الذين لم يأخذوا السنّة من المعين الصافي من السلف الصالح، ومن تبعهم، وإنّا أكثروا القراءة في كتب الأشاعرة والكلام.

١٥. ومنهم: محمد حامد الفقي \_ مؤسس جمعية أنصار السنة بمصر والسو دان \_ في حاشية تحقيقه على (طبقات الحنابلة).

۱٦. ومنهم: شعیب الأرناؤوط في (مقدّمة ترتیب صحیح ابن حبّان)،  $(17. 27)^{(1)}$ .

وفي مقدّمة التحقيق لكتاب إثبات الحدّ لله تعالى ينقل محقّق الكتاب عن الألباني في كتابه: (مخطوطات دار الكتب الظاهريّة) أنّه قال في فهرست الكتاب عند ذكره لكتاب إثبات الحدّ معلّقاً: (ليس فيه ما يشهد لذلك من الكتاب والسنّة)(٢).

#### حكم المنكرين للحدّ عند مثبتيه

كما كفّر أصحاب مدرسة التجسيم كلّ من خالفهم في الرأي، كان حالهم في تكفيرهم لكلّ من أنكر الحدّ لله تعالى.

ونقل الدشتي في كتاب (إثبات الحدّ لله تعالى) حُكم من أنكر الحدّ لله تعالى، وموقف أهل السنّة منهم \_ بحسب دعواه \_ فقال:

«أنكر أئمّة أهل السنّة على الجهميّة نفيهم الحدّ لله تعالى، ومنهم:

١. قال عثمان الدارميّ في النقض على المريسي:

(من ادّعي أن ليس لله حدّ فقد ردّ القرآن، وادّعي أنّه لا شيء، لأنّ الله

<sup>(</sup>١) انظر للتفصيل: إثبات الحَدّ لله تعالى: ص٤٤ـ٥٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص۸.

وصف حدّ مكانه في مواضع كثيرة في كتابه فقال: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ (طه: ٥)، ﴿عَأَمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ ﴾ (الملك: ١٦)، ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ﴾ (النحل: ٥٠). فهذا كلّه وما أشبهه شواهد ودلائل على الحدّ، ومن لم يعترف به فقد كفر بتنزيل الله، وجَحَد آياته).

قلت: فنفي الحَدِّ عند الدارمي يستلزم نفي عُلوِّ الله على خَلقه واستوائه على عرشه، ونفى ذلك كفرٌ بإجماع المسلمين.

٢. قال أبو القاسم عبد الرحمن بن الحافظ أبي عبد الله بن منده:

(ولا دينَ لَمَن لا يرى لله الحَدّ، لأنّه يُسقط من بينه وبين الله الحاجز، والحجاب، والإشارات، والخطاب).

٣. قال الدشتي: فمِن مذهب أصحاب الحديث الذين هم أهل السنة وأئمة المسلمين وعلماؤهم؛ يعتقدون ويشهدون أنّ من قال: (ليس لله حَدّ) يعني بذلك أنّ الله في كلّ مكان... فقد ارتدّ عن دين الإسلام، ولحق بالمشركين، وكفر بالله وآياته).

وأمّا موقف بعض أهل السنّة عمّن أنكر الحدّ:

قال أبو إسماعيل الهروي في ذمّ الكلام: سألت يحيى بن عهار عن أبي حاتم بن حبّان البُستي، قلت: رأيته؟

قال: كيف لم أره، ونحن أخرجناه من سجستان! كان لـ ه علـمٌ كثـير، ولم يكن له كبير دين، قدِم علينا، فأنكر الحدّ لله، فأخرجناه من سجستان.

ويحيى بن عمّار من الأئمّة، وأمّا ابن حبّان فهو من مُعطّلة الصّفات كما هو ظاهر في كتابه الصحيح»(١).

<sup>(</sup>١) اثبات الحدّ لله تعالى: ص٢٤\_٤٤.

#### موقف أهل البيت عليه من الحدّ

من البديهيّات الواضحة في مدرسة أئمّة أهل البيت عليه أنّ الله عزّ وجلّ ليس له حدّ، ينتهي عنده، بل إنّ ذلك من ضروريّات مذهبهم المتمثّلة بالروايات الصادرة عنهم، والتي لا تحتاج إلى البحث السندي نظراً لتواترها اللفظي والمعنوي، ومن أنكر ذلك عليهم فقد خرج من المذهب، كما هو الحال في إنكار عصمتهم التي تقضى الخروج من المذهب وليس من الدّين.

وهذه طائفة من الروايات الواردة في مسألة التجسيم والحدّ وما شاكل:

الرواية الأولى: رواها ثقة الإسلام الكليني في كتابه (الكافي)، في ما ورد في كتاب التوحيد، باب النهي عن الصفة بغير ما وصف الله به نفسه وفيها:

«... فكتب بخطّ يده عليه المنه المنه

الرواية الثانية: رواها أيضاً الكليني في (الكافي)، في باب الحركة والانتقال وفيها: «عن أبي إبراهيم (الإمام الكاظم عليه )، قال: ذكر عنده قوم يزعمون أنّ الله تبارك وتعالى ينزل إلى السهاء الدُّنيا، فقال: إنّ الله لا ينزل ولا يحتاج إلى أن ينزل، وإنّما منظره في القُرب والبُعد سواء، لم يبعد منه قريب، ولم يقرُب منه بعيد، ولم يحتج إلى شيء، بل يُحتاج إليه....

أمّا قول الواصفين: إنّه ينزل تبارك وتعالى، فإنّما يقول ذلك من ينسبه إلى نقص أو زيادة، وكلّ متحرّك محتاج إلى من يحرّكه أو يتحرّك به، فمن ظنّ بالله الظنون هلك، فاحذروا في صفاته من أن تقفوا له على حدِّ تحدّونه بنقص أو زيادة أو تحريك أو تحريك أو زوال أو استنزال، أو نهوض أو قعود، فإنّ الله جلّ وعزّ عن

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ ص١٤٦، ح٥.

صفة الواصفين ونعت الناعتين وتوهم المتوهمين، وتوكّل على العزيز الرحيم الذي يراك حين تقوم وتقلّبك في الساجدين (١).

الرواية الثالثة: رواها السيخ الصدوق في كتاب (التوحيد)، وفيها: «خطب أمير المؤمنين يوماً خطبة بعد العصر، فعجب الناس من حسن صفته وما ذكره من تعظيم الله جلّ جلاله، قال أبو إسحاق: قلت للحارث أما حفظتها؟ قال: قد كتبتها فأملاها علينا من كتابه، وممّا جاء فهيا: الحمد لله اللابس الكبرياء بلا تجسيد... والمتعالي على الخلق بلا تباعد منهم ولا ملامسة منه لهم، ليس له حَدّ ينتهي إلى حدّه...»(٢).

الرواية الرابعة: أيضاً رواها الصدوق في كتاب (التوحيد) وفيها: عن الإمام الصادق علم أنه قال: «بل هو الخالق للأشياء لا لحاجة، فإذا كان لا لحاجة استحال الحد والكيف فيه، فافهم إن شاء الله تعالى»(٣).

هذا بالإضافة إلى ما ذكرناه من روايات في مطاوي هذا البحث، وكذلك كلمات علماء الشيعة الإماميّة الذين كان موقفهم واضحاً في نفي الحدّ عن الله تعالى، وعدم موافقتهم بأيّ شكلٍ من الأشكال على هذا المُعتقد الفاسد، والذي يتناقض مع وحدانيّة الله تعالى، وتنزيهه.

## المسافة بين الله والخلق

كما اعتقد ابن تيميّة وأتباعه بتمايز الخالق عن مخلوقاته كتمايز بعضها عن

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه: ج۱ ص۸۲ ، ح۱، باب الحركة والانتقال، والتوحيد للصدوق: ج۱ ص۱۱ ، ح۱، باب ۱۹ من كتاب التوحيد.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ج۱ ص۲۰۸، ح۷.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج١ ص٢١٢، ح٥، وكتاب التوحيد للصدوق: ج١ ص٣٥٣، ح٦.

بعض، فأثبتوا له الحَدّ، كذلك اعتقدوا بالتهايز بينه وبينهم بالمسافة والتباعد عنهم بذلك، فقالوا بوجود مسافة بين الله والمخلوقات.

وممّا يبيّن لنا حقيقة هذا المعتقد ما ورد في كتاب (التوحيد) للإمام ابن خزيمة المتوفّى سنة ٢١١هـ، حيث أوضح لنا المسافة بين الخالق والمخلوقات فقال: «عن عبد الله قال: ما بين السهاء والأرض مسيرة خمسهائة عام، وما بين كلّ سهاء إلى الأخرى مسيرة خمسهائة عام - فإذا فرضنا أنّها سبع سهاوات، فتكون المسافة ثلاث آلاف وخمسهائة - وما بين السهاء السابعة إلى الكرسي مسيرة خمسهائة عام، وما بين الكرسي على الماء، والله على العرش...»(١).

والرواية المذكورة لا تبيّن لنا أنّ هذه المسافة هل التباعد فيها بالسنة الضوئية أم بغيرها؟

وعلى هذا الأساس قالوا بأنّ الله عزّ وجلّ لـه مكـانٌ موجـودٌ فيـه، وهـو ليس في مكانٍ آخر، فالله تعالى في مكان، والمكان الآخر يخلو منه.

فهاذا يفعل هؤلاء بقوله تعالى: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ﴾ (الحديد: ٤)؟ وقوله تعالى: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ (ق: ١٦)؟

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِي... ﴾ (البقرة: ١٨٦)؟

وإلى هنا يتبيّن لنا نقطتان هامّتان:

الأولى: أنّ القائلين بشكل عام إنّ الله تعالى محدود بحدّ هم نسبة قليلة، ولا يتجاوز عددهم العشرين من علماء المسلمين، وليس هذا هو رأي أهل

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد وإثبات صفات الربّ عزّ وجلّ: ج١ ص٢٤٢.

أنَّ الله تعالى له حدّ

السنّة، ولا رأي أئمّة السلف، وليس عليها إجماعٌ ولا اتّفاق، بل هي مسألة مُستحدَثة.

الثانية: أنَّ القائلين بأنَّه تعالى محدود هم على اتَّجاهين:

الأوّل: أنّه محدود من جهة التحت فقط، أمّا من سائر الجهات فالله ليس محدوداً، كما نقلنا عن كلام ابن حنبل وأبي يعلى الفرّاء.

الثاني: أنّه تعالى محدود من جميع الجهات الستّ، وهذا ما اختاره ابن تيميّة ومن تبعه من المتأخّرين والمعاصرين.

# الركن الثاني أنّ الله تعالى له حيز وحجم وجهت

- التحيّز والحجم لله في رأي ابن تيمية
  - الجهة لله تعالى في رأي ابن تيمية
  - الثقل والوزن لله عند ابن تيمية
    - مكان الله تعالى
- الاستواء على العرش في نظر المجسمة
- ابن تيمية وصفات الخالق والمخلوق

## التحيز والحجم لله في رأي ابن تيميت

من الأمور التي تعتبر من مرتكزات فكر وعقيدة ابن تيميّة القول بالحيّز والحجم لله تعالى، والتحيّز أحد نتائج القول بأنّ الله محدود بجهاته الست، فهما متلازمان ولا ينفكّ أحدهما عن الآخر.

والمراد من التحيّز هو أنّ له تعالى حجهاً يشغله، كالكتاب الذي لـ ه طولٌ وعرض وعمق، ويشغل حجهاً معيّناً، فليس المقصود أنَّ الكتاب شيء والحجم شيء آخر، لأنّ الحيازة والتحيّز من ذات الشيء وحقيقته.

يقول ابن تيميّة في (بيان تلبيس الجهميّة) في مقام بيانه لمعنى التحيّز: (التحيّز: هو الحصول في الحيّز، والحيّز عند المتكلّمين: هو الفراغ المتوهّم الذي يشغله شيء ممتدّ كالجسم أو غير ممتدّ كالجوهر الفرد).

ثمّ بعد ذلك يشير إلى التلازم بين القول بالحدّ والتحيّز فيقول في (بيان تلبيس الجهميّة): (أتعني بالتحيّز ما هو من لوازم المتحيّز، وهي نهايته وحدّه الداخل في مسيّاه... فيُقال له بل يجب في سائر الذوات المتحيّزة، أن يكون لكلّ منها تحيّز يخصّه، وهو قدره أي مقداره ونهايته التي تحيط به)(١).

فيستحيل \_ وفقاً لابن تيميّة \_ أن تكون هناك ذات إلهيّة وليس لها حيّز خاصّ بها، لتتميّز عن الذوات الأخرى.

ثمّ يقول: (ويلزمه الحيّز الذي هو تقدير المكان، أو لا نسلّم أنّه ممتنع، والقدر الحيّز الداخل في مسمّى المتحيّز الذي هو من لوازمه \_ أي لوازم الحقّ

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣، ص١٥.

تعالى \_ أبلغ من صفاته الذاتية). فهو لا يسلّم بأنّ الحيّز ممتنع عليه سبحانه، بل هو من الأمور الذاتيّة التي لا تنفكّ عنه، من قبيل الزوجيّة التي لا تنفكّ عن الأربعة، وكما أنّ من لوازم الجسم الحجم، كذلك من لوازم الحدّ لله تعالى أن يكون له حيّز، والتحيّز لازم له تعالى أبلغ وأقوى من لزوم العلم له تعالى. ثمّ يقول بعد ذلك: (فإنّ كلّ موجود متحيّز بدون الحيّز الذي هو جوانبه)(١).

## الجهم لله تعالى في رأي ابن تيميم

بعد أن ثبت في رأي ابن تيميّة وجود التحيّز والحيّز لله تعالى، فهل له تعالى جهة في رأيه؟ وإذا كان له جهة أفي كلّ الجهات هو، أم في جهة معيّنة؟ يرى ابن تيميّة بأنّه من المستحيل أن لا يكون الله تعالى في جهة.

والمقصود من الجهة هي: أن يكون في الأعلى أو الأسفل أو الأمام....

ويعرّف ابن تيميّة المقصود من الجهة في (بيان تلبيس الجهميّة) فيقول: (الجهة في الأصل هي الجانب والناحية، والموضع الذي تتوجّه إليه وتقصده، والجهة والحيّز متلازمان في الوجود؛ لأنّ كلّاً منها مقصد للمتحرّك الأيني \_ والمراد من الأين ما يُسأل به عن المكان \_ إلّا أنّ الحيز مقصد للمتحرّك بالحصول فيه، والجهة مقصد له بالوصول إليها والقُرب منها)(٢).

وعن التلازم بين هذين الأمرين يقول ابن تيميّة في (بيان تلبيس الجهميّة) نقلاً عن القاضي أبو يعلى الفرّاء: (فاذا ثبت أنّه تعالى على العرش، فالعرش في جهة وهو على عرشه، وقد منعنا في كتابنا هذا في غير موضع إطلاق الجهة عليه، والصواب جواز القول بذلك؛ لأنّ أحمد قد أثبت هذه الصفة التي هي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٣ ص٩٦٦ و ٧٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٣ ص١٤.

الاستواء على العرش، وأثبت أنّه في السهاء، وكلّ من أثبت هذا أثبت الجهة... والدلالة عليه أنّ العرش في جهة بلا خلاف، وقد ثبت بنصّ القرآن أنّه مستوٍ على العرش، فاقتضى أنّه في جهة، ولأنّ كلّ عاقل من مسلم وكافر إذا دعا الله تعالى فإنّما يرفع يديه ووجهه إلى نحو السهاء....

واحتج ابن مندة على إثبات الجهة بأنّه لمّا نطق القرآن بأنّ الله تعالى على العرش، وأنّه في السماء، وجاءت السنّة بمثل ذلك، وبأنّ الجنّة مسكنه، وأنّه في ذلك، وهذه الأشياء أمكنة في أنفسها، فدلّ على أنّه في مكان)(١).

ويقرّر ابن تيميّة جهة العلوّ لله تعالى في أكثر من موضع، ومنها ما ينقله المعلّق على كتاب إثبات الحدّ وفيه: (والذي تقرّر في قلوب العامّة هو ما فطر الله عليه الخليقة من توجّهها إلى ربّها عند النوازل والشدائد والدعاء والرغبات إليه تعالى نحو العلوّ، لا يلتفت يمنة ولا يُسرة، من غير موقف وقفهم عليه، ولكن فطرة الله التي فطرَ النّاس عليها، وما من مولودٍ إلّا وهو يولد على هذه الفطرة حتّى يُجهًمهُ وينقله إلى التعطيل من يُقيَّضُ له...)(٢).

فقوله: (والرغبات إليه تعالى نحو العلوّ) إشارة إلى وجود الله تعالى في جهة العلوّ.

أمّا عن مكان ومنطقة سكن الله عزّ وجلّ فهي في رأي ابن تيميّة السماء، وكأنّه تعالى بنى لنفسه قصراً في السماء مُحاطاً بحديقة خضراء، ولذا قال: (وأنّه في السماء وجاءت السنّة بمثل ذلك، وبأنّ الجنّة مسكنه، وأنّه في ذلك، وهذه الأشياء أمكنة في أنفسها، فدلّ على أنّه في مكان) (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٣ ص١٩-٢١.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحكدّ لله تعالى: ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٢١.

وبحسب التسلسل المنطقي للبحث، فإنّ إثبات الحدّ لله تعالى يستلزم إثبات الحيّز له، وهذا بدوره يستلزم إثبات الجهة والناحية له تعالى، وإثبات الجهة يستلزم إثبات الموضع والمكان له عزّ وجلّ، وإلاّ لو لم يكن له موضع ومكان لكان معدوماً، كما جاء في تلبيس الجهميّة حيث يقول: (ولأنّ العوام لا يفرّقون بين قول القائل: طلبته فلم أجده في موضع ما، وبين قول ه طلبته فإذا هو معدوم)(۱).

وأكد ابن تيميّة أيضاً على هذا المعنى في كتابه (شرح الرسالة التدمرية) بقوله: (ويُقال لمن قال إنّ الله تعالى في جهة: أتريد بذلك أنّ الله فوق العالم، أم تريد بالجهة شيئاً موجوداً فيكون الله تعالى داخلاً في المخلوقات؟ فإن أردت الأوّل فحقّ، وإنْ أردت الثاني فباطل)(٢).

فهنا يصوّر عالم الإمكان وله سطح، ولا شيء فوقه، والله تعالى فوق هذا العالم، وسيأتي معنى القول منه بأنّ عرشه على سطح السهاوات والأرض، والله مستقرّ فوقه.

ومن الذين سلكوا منهج ابن تيميّة في الإصرار على إثبات الجهة لله تعالى الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في (مجموع فتاوى ورسائل العثيمين، فتاوى العقيدة)، حيث قال في مناقشته واعتراضه على النافين للجهة لله تعالى: (وأمّا قولهم إنّ الله تعالى عن الجهات الستّ خال، فهذا القول على عمومه باطل؛ لأنّه يقتضي إبطال ما أثبته الله تعالى لنفسه، وأثبته له أعلم خلقه به وأشدهم تعظياً له، وهو رسوله محمّد عليه من أنّه سبحانه في الساء التي هي في جهة العلوّ، بل إنّ ذلك يقتضى وصف الله تعالى بالعدم، لأنّ الجهات الستّ هي

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٠٢.

<sup>(</sup>٢) شرح الرسالة التدمرية: ص٧٠٧، وفي بعض النسخ: ص٩٧.

الفوق، والتحت، واليمين، والشهال، والخلف، والأمام، وما من شيء موجود إلّا تتعلّق به نسبة إحدى هذه الجهات، وهذا أمرٌ معلوم ببداهة العقول، فإذا نفيت هذه الجهات عن الله لزم أن يكون معدوماً، والذهن وإنْ كان قد يفرض موجوداً خالياً من تعلّق هذه النسب به، لكن هذا شيء يفرضه الذهن ولا يوجد في الخارج، ونحن نؤمن ونرى لزاماً على كلّ مؤمن بالله أن يؤمن بعلوّه تعالى فوق خلقه، كها دلّ على ذلك الكتاب والسنة وإجماع السلف)(۱).

وتابع الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب إمامه ابن تيميّة في مسألة إثبات الجهة كما جاء في كتاب (الفواكه العذاب في معتقد الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب في الصّفات) تأليف الشيخ حمد بن ناصر بن عثمان آل معمر، حيث يشير المؤلّف إلى نظريّة محمد بن عبد الوهّاب في الجهة فيقول: (ومن قال بأنّ الله ليس في جهة، قيل له: ما تريد بذلك؟ فإن أراد بذلك أنّه ليس فوق السماوات ربُّ يُعبَد، ولا على العرش إلهٌ يُصلّى له ويُسجَد له، ومحمّد عَلَيْكُ لم يُعرج به إلى الله، فهو معطّل) (٢).

إذن نفس النظريّة التي آمنَ بها ابن تيميّة في إثبات المكان والجهة والحدّ ونحو ذلك يؤمن بها بشكل صريح الشيح محمّد بن عبد الوهّاب وأتباعه في عصرنا الحاضر، ولا زالوا على إصرارهم في تكفير مَن خالفهم.

جاء في كتاب (الدرر السنيّة في الأجوبة النجديّة) جمع عبد الرحمن بن محمّد العاصمي النجدي الحنبلي، المتوفّى سنة ١٣٩٢هـ: (وذكر النبيّ عَلَيْكَ في معنى قول الله تعالى: ﴿ هُوَ الْأُوّلُ وَالآخِرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ ـ الحديد: ٣ ـ اللهمّ

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ورسائل الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: ج١ ص١٣٠-١٣١.

<sup>(</sup>٢) الفواكه العذاب في معتقد الشيخ محمّد بن عبد الوهاب في الصفات: ص٩٥.

أنت الأوّل فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك فليس فوقك شيء، فأنت الباطن فليس دونك شيء، فقوله: «فليس فوقك شيء» نصُّ في أنّه تعالى فوق جميع المخلوقات، وهو الذي ورد عن الصحابة، والتابعين، من المفسرين وغيرهم، في معنى قوله: «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴿ لَهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَارتفع وعلا، وكلّها بمعنى واحد، لا ينكر هذا إلّا جهمى زنديق... قاتلهم الله أنّى يؤفكون...)(١).

وقد خلط هذا الكاتب بين العلوّ والارتفاع؛ لأنّ معانيهم ليست واحدة، وعلى أيّ حال فإنّ الشاهد في قوله: لا ينكر هذا إلّا جهميّ زنديق، فتأمّل!.

## الثقل والوزن لله عند ابن تيميت

وزاد ابن تيميّة على إثبات الجهة مسألة وجود الثقل لله تعالى عندما يجلس سبحانه على العرش، وأوّل من يشعر بهذا الثقل حَمَلَة العرش.

ينقل الدشتي في كتاب (إثبات الحكة) هذه الرواية: (إنَّ الرحمن عزَّ وجلَّ سبحانه ليَثقُلُ على حملة العرش من أوَّل النهار إذا قام المشركون حتَّى إذا قام المسبّحون خُففٌ عن حَمَلَة العرش)(٢).

وفي رواية أخرى ينقلها صاحب كتاب (السنّة) في قسم العقيدة، الإمام أبو عبد الرحمن عبد الله ابن إمام أهل السنّة أحمد بن حنبل، المتوفّى سنة ٢٩٠هـ، تحقيق الدكتور محمّد بن سعيد بن سالم القحطاني، ومع أنّ هذا الكتاب مشكوك فيه إلّا أنّ أصحاب المدرسة السلفيّة الحديثة يتقبّلونه.

وممّا جاء في الرواية: «إنّ الرحمن يثقل على حملة العرش في أوّل النهار» (٣).

<sup>(</sup>١) الدرر السنيّة في الأجوبة النجديّة: ج٣ ص٢١٨.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحكدّ لله تعالى: ص١٦٤.

<sup>(</sup>٣) السنّة (قسم العقيدة): ج٢ ص٥٥٥، الرواية رقم: ١٠٢٦.

وفي حاشية الكتاب يعلّق الدكتور القحطاني على الحديث بالقول: (في سنده عبدة بنت خالد لم أقف لها على ترجمة).

وحينها التفت إلى هذه الرواية ورأى فيها ما رأى وأنّها ليست مورد قبولٍ قال: (والذي أراه أنّ هذا كلامٌ في كيفيّة الصفة لا يدعمه دليلٌ صحيح، وما صحّ في كتاب الله وسنّة رسوله يُغنينا عن هذا)؛ أي أنّنا لا نحتاج إلى القول بأنّ الله خفيفٌ أو ثقيل.

وممّا ينقله أيضاً عبد الله بن أحمد الحنبلي في كتابه مجموعة من الروايات التي يصحّحونها وفقاً لمعتقداتهم، كما في قوله تعالى: ﴿السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ﴾ (المزمّل: ١٨) فيفسّرها بالقول (مثقلة به) أي: (أنّ السماء ثقيلة بسبب ثقل العرش، والعرش منصوب كالقبّة على السماوات، فيكون الثقل على السماوات فتنفطر)(۱).

لكن المغالين في نظريّات ابن تيميّة لم يتقبّلوا ما قاله المحقّق للكتاب الدكتور القحطاني، ووقفوا له بالمرصاد.

ولذا فإنه في كتاب (إثبات الحكة) الذي قدّم له وعلّق عليه أبو معاذ مسلط بن بندر العتيبي، وعادل بن عبد الله آل حمدان، قال هذان المعلّقان بعد نقل كلام القحطاني: (قلت إن كان مراده إنكار ما دلّ عليه هذا الأثر من نسبة الثقل لله تعالى، فهو كلامٌ مردود مخالف لما عليه السلف الصالح، والحمد لله فقد أراحنا ونسب هذا القول إلى محض رأيه، أمّا ما دلّ عليه هذا الأثر من نسبة الثقل لله تعالى فقد شهدت له النصوص، وتواردت عليه عبارات السلف وأهل العلم من غير نكير ومن ذلك...)(٢) ثم عدّدا أولئك الذين

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٢ ص٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله تعالى: ص١٦٤.

قبلوا أنَّ لله صفة الثقل فقالا: (ومنهم ابن تيميَّة في بيان تلبيس الجهميَّة).

وفي مراجعتنا لابن تيميّة نرى صحّة هذه النسبة إليه؛ يقول ابن تيميّة في (بيان تلبيس الجهميّة): (أتى رجلٌ كعباً\(^\) وهو في نفر، فقال: «يا أبا إسحاق حدّثني عن الجبّار». فأعظم القوم قوله، فقال كعب: «دعوا الرجل فإن كان جاهلاً تعلّم، وإن كان عالماً ازداد علماً»، ثمّ قال كعب: «أخبرك أنّ الله خلق سبع سهاوات ومن الأرض مثلهنّ، ثمّ جعل ما بين كلّ سهائين كها بين السهاء الدُّنيا والأرض، وكشفهن مثل ذلك، وجعل بين كلّ أرضين كها بين السهاء اللهُنيا والأرض... ثمّ رفع العرش فاستوى عليه، فها في السهاوات سهاء إلّا لها أطيط كأطيط الرّحل العُلافي أوّل ما يرتحل من ثُقل الجبّار فوقهنّ»، وهذا الأثر وإن كان هو رواية كعب، فيحتمل أن يكون من علوم أهل الكتاب، ويحتمل أن يكون من علوم أهل الكتاب، ويحتمل أن يكون من علوم أهدل الكتاب، ويحتمل من أخل الأئمة المذكورة في إسناده هم من أجلّ الأئمّة، وقد حدّثوا به هم وغيرهم، ولم ينكروا ما فيه من قوله «من قوله «من ثقل الجبّار فوقهنّ»، فلو كان هذا القول منكراً في دين الإسلام عندهم لم يحدّثوا به على هذا الوجه) (\*).

إلى هنا يتضح نسبة هذا الرأي إلى ابن تيميّة. والعجيب الغريب أنّ بعض أعلام مدرسته لم يتحمّلوا مثل هذا الكلام، فأشاروا من بعيد إلى ضرورة عدم نفي وإثبات ما لا يوجد عند الله ورسوله، واعتبار النافي لذلك مبتدع. وهذا الكلام منهم يلازمه القول بأنّ ابن تيميّة مبتدع؛ لأنّه كان من الذين

<sup>(</sup>١) هو كعب الأحبار اليهودي، والمعلّق على الكتاب ومحقّقه يقول في الصفحة (٢٣١): «كعب تابعيّ مخضرم ثقة من أوعية العلم».

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٧٦٧\_٢٦٨.

أثبتوا القول بمثل هذه القضايا، وكان عليه أن يتوقّف.

وما ذكرناه تؤيده شواهد كثيرة منها ما ورد في (الدرر السنية في الأجوبة النجدية) وفيه ينقل عن محمّد بن عبد الوهّاب قوله: (...وذلك أنّ مذهب الإمام أحمد، وغيره من السلف: أنّهم لا يتكلّمون في هذا النوع إلّا بها تكلّم الله به ورسوله، فها أثبته الله لنفسه، أو أثبته رسوله، أثبتوه؛ مثل: الفوقيّة، والاستواء، والكلام، والمجيء، وغير ذلك؛ وما نفاه الله عن نفسه، ونفاه عنه رسوله، نفوه؛ مثل: المثل، والندّ، والسميّ، وغير ذلك.

وأمّا ما لا يوجد عن الله ورسوله إثباته ولا نفيه؛ مثل: الجوهر، والجسم، والعرض، والجهة، وغير ذلك، لا يثبتونه، فمن نفاه... فهو عند أحمد والسلف مبتدع... والواجب عندهم: السكوت عن هذا النوع...)(۱).

وكم يحتوي هذا الكلام على شبهات ومغالطات واتّهامات وأباطيل وافتراءات، ويكفينا من ذلك قوله بعدم جواز نفي الجسم والجهة عن الله، وأنّ النافي على حَدّ زعمه مبتدع!!

وفي كتاب أحد أعلامهم المعاصرين العلامة الهراس (فتاوى الأستاذ الدكتور العلامة محمد خليل الهراس) في جواب عن سؤال: ما هو التفسير الصحيح لقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾، يقول: (لا تفسير لقوله تعالى ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ إلّا أنّه علا وارتفع، وكلّ ما قيل بخلاف ذلك فهو تفسيرٌ باطل، وتحريفٌ لكلام الله عزّ وجلّ)(٢).

وبالملازمة فإن هذا الكلام يثبت أنّ ابن تيميّـة وأتباعـه فـسّروا كـلام الله بتفسير باطل ومحرَّف.

<sup>(</sup>١) الدرر السنيّة في الأجوبة النجديّة: ج٣ ص٦.

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأستاذ الدكتور العلّامة محمّد خليل الهراس: ص٧٧.

#### مكان الله تعالى

من لوازم القول بأنّه سبحانه وتعالى في جهة ويشغل حيّزاً وحجهاً كونه موجوداً في مكانٍ معيّن، بل إنّه سبحانه وتعالى وفقاً لذلك بحاجة إلى مكان.

وفي روايات أهل السنة أنّ له أماكن متعددة، وأحاديث الصحاح وغيرها تدلّنا على كون الله سبحانه وتعالى متحيّزاً في مكانٍ معيّن، منها: أنّ العبد إذا كان في الصلاة فإنّ مكانه تعالى إلى جهة القبلة وأمام العبد، وفي بعضها الآخر أنّ مكانه تعالى هو فوق العرش وقبل أن يخلق الله العرش كان مكانه تعالى في قطعة في السحاب.

وإذا أردنا متابعة ما ورد في الروايات حول مكان وجوده تعالى نرى أنّهم يقولون بأنّه موجودٌ في الأماكن التالية:

## أ ـ الله في السماء

عن معاوية بن حكم السلمي أنّه سأل النبيّ عَلَيْكُ عن أمَته فقال: «فأتيتُ رسول الله عَلَيْكُ فقلت: يا رسول الله أفترى أعتقها ـ أي الجارية ـ؟ قال عَلَيْكَ : ائتني بها. فأتيته بها، قال لها: أين الله؟. قالت: في السهاء. قال: مَن أنا؟ قالت: أنت رسول. قال عَلَيْكَ : إعتقها فإنّها مؤمنة»(۱).

## ب\_الله على العرش

• عن ابن عبّاس بن عبد المطّلب قال: «كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله عَنَائِكَ، فمرّت به سحابة فنظر إليها، فقال: ما تسمّون هذه؟ قالوا:

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: ج۱ ص۲۳۲، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، بـاب: ۷ (بـاب تحـريم الكـلام في الـصلاة) ذيل ح۳۳، وسنن أبي داود: ج۱ ص۳۸۲، كتـاب الـصلاة، بـاب تسميت العاطس في الصلاة، ذيل ح ۹۳۰.

السحاب. قال: والمزن؟! قالوا: والمزن. قال: والعنان؟ قالوا: والعنان. قال السحاب. قال: والمزن؟! قالوا: والمزن؟! قالوا: لا ندري. قال: بعد ما بينهما إمّا واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسبعون سنة، ثمّ السماء فوقها كذلك. حتّى عدّد سبع ساوات. ثمّ فوق السبعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثمّ على ظهورهم العرش، بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثمّ الله تبارك وتعالى فوق ذلك!!»(١).

• عن جبير بن محمد... عن جدّه، قال: «أتى رسول الله عَلَيْ أعرابي، فقال: يا رسول الله عهدت الأنفس، وضاعت العيال، ونهكت الأموال، وهلكت الأنعام، فاستسق لنا، فإنّا نست شفع بك على الله ونست شفع بالله عليك. قال عَلَيْكَ: ويحك أتدري ما تقول؟ وسبّح رسول الله عَلَيْكَ، فها زال يسبّح، حتّى عُرف ذلك في وجوه أصحابه، ثمّ قال: ويحك أتدري ما الله!! إنّ عرشه على سماواته هكذا، وقال بأصابعه مثل القبّة عليه. وإنّه ليئط به أطيط الرّحل بالراكب...»(٢).

قال ابن بـشّار في حديثه: «إنّ الله فوق عرشه، وعرشه فوق سماواته»، وساق الحديث (۲).

• وعن ابن مسعود قال: بين السماء الدُّنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كلّ سماء وسماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، وبين الكرسي والماء خمسمائة عام، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، لا

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود: ج٤ ص ٢٣١، كتاب السنّة، باب في الجهميّة، ح ٤٧٢٣.

<sup>(</sup>٢) هذا الحديث ورد بألفاظ متعدّدة، وهو المعروف بحديث الأطيط، وسيكون مورد بحث مفصّل في الأبحاث القادمة.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر المتقدّم: سنن أبي داود.

١٥٠ .....التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

يخفى عليه شيء من أعمالكم(١).

## ج ـ الله في السحاب

• ابن زرین قال: «قلت: یا رسول الله، أین كان ربّنا قبل أن يخلق خلقه؟ قال عَلَيْكَ : كان في غماء ما تحته هواء، وما فوقه هواء، ومن ثمّ خلق عرشه على الماء»(٢).

والمستفاد من الأحاديث:

أ) أنَّ الله متحيّز وله مكان، وقبل أن يخلق الخلق كان في ظلّة من الغمام.

ب) أنّ الله تعالى لمّا خلق الخلق استقرّ على عرشه وفوقه، وكان العرش يئطّ من ثقله تعالى كما يئطّ المركب من ثقل راكبه.

ج) أنّ لله تعالى أماكن متعددة يستقرّ فيها أنّى شاء. فمرّة تجده على السحاب، وأخرى يعتلي العرش، وثالثة ينزل من العرش، وتارةً يستقرّ في جهة قبلة المصلّى، وأخرى يتوسّط بينها \_ المصلّى والقبلة \_.

د \_علاوة على ما حكته لنا هذه الأحاديث من التجسيم والتشبيه فإنها تذكر مسائل حول السهاوات والعرش والكرسي، واستقرار العرش فوق الأوعال التي تفصل بين أظلاف كل منها وركبتها مسافة خمسائة عام... وكلّ هذه الأشياء تستقرّ، كلّ ذلك على الماء.

وهذه الأمور ليست خفيّة على المطالع اللبيب المحقّق. وعليه أن يحكم على مثل هذه الأحاديث (٣).

<sup>(</sup>١) التوحيد (محمّد بن عبد الوهاب): ص٢١٣.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجة: ج١، ص٦٤، المقدّمة، باب: ١٣، فيما أنكرت الجهميّة، ح١٨٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: أضواء على الصحيحين: ص٥٥١.

وإبن تيميّة وإن كان رائد التجسيم، ومن أصحاب القول بأنّه سبحانه وتعالى فوق سهاواته على عرشه، وعلى خلقه، كها ذكر ذلك في أكثر من موضع من كتبه، لكن ذلك لم يمنع من وجود هذه الآراء الباطلة والفاسدة في كتب الصحاح وأئمّة علماء أهل السنّة.

وقد حفلت هذه المصادر بالحديث عن مسألة مكان الله تعالى، ومن ذلك:

- ما ينقله صاحب تفسير المنار عن أحمد بن حنبل في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ ﴾، والتي تثبت عدم اختصاص المكانيّة لله عزّ وجلّ، وعدم خلوّ مكان منه تعالى، يقوم ابن حنبل بتأويل الآية بعلم الله، وأنّ المراد منها هو أنّ الله يعلم جميع الأعمال، ولا يخفى عليه شيء وليس المراد المعيّة (١).
- وينقل الذهبي عن البيهقي قوله في تفسير أبي حنيفة لإحدى الروايات: (لقد أصاب أبو حنيفة فيها نفى عن الله عن وجلّ من الكون في الأرض، وأصاب فيها ذكر من تأويل الآية وتبع مطلق السمع بأنّ الله تعالى في السهاء)(٢).
- ويروي مالك بن أنس رواية عن ابن حنبل وفيها: «الله في السماء، وعلمه في كلّ مكان، ولا يخلو منه شيء» (٣).

هذا فضلاً عن إجماعهم في تفسير آيات الاستواء بأنّ الاستواء من الله على عرشه على الحقيقة لا على المجاز، وهذا ما نقله الحافظ شمس الدّين الذهبي الذي يرى القول بالمكان لله سبحانه وتعالى، ووضع كتابه (العلوّ للعليّ الغفّار) حيث يقول فيه: (إنّ المسلمين من أهل السنّة وأتباع الحديث مجمعون على أنّ الله عزّ وجلّ بذاته فوق العرش وأنّ أوّل من أنكر ذلك

<sup>(</sup>١) تفسير المنار: ج٩ ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) العلوّ للعليّ الغفّار: ص١٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر شرح العقيدة الواسطيّة: ص ١٠١.

١٥٢ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

الجعدبن درهم).

ولكن كما علمنا من مطاوي هذه الأبحاث أنّ نسبة الإجماع إلى علماء أهل السنّة على هذا الرأي هو قولٌ غير صحيح، ويتنافى مع رأي الكثيرين منهم.

ولعل منشأ القول بالمكان لله سبحانه هو ما رواه بعض الرواة والحفّاظ في كتبهم عن أبي هريرة وأقرانه، وما ذكره بعض أرباب الصحاح في كتبهم.

#### مكان الله عند الشيعة

اعتمد السيعة الإماميّة في إثباتهم لعقيدة التوحيد على مجموعة من الروايات تشكِّل الدعامة الأساسيّة لهذه العقيدة، والتي نذكر منها ما يتعلّق بنفى المكان عن الله تعالى:

• عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: «إنّ الله تبارك وتعالى لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة ولا انتقال ولا سكون، بل هو خالق الزمان والحركة والسكون، تعالى الله عمّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً»(١).

عن داود الرّقي قال: «سألت أبا عبد الله عليّة عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ (هود: ٧) قال عليّه: ما يقولون؟ قلت: إنّ العرش كان على الماء والربّ فوقه. فقال: كذبوا، من زعم هذا فقد صيّر الله محمولاً، ووصفه بصفة المخلوق، ولزمه أنّ الشيء الذي يحمله أقوى منه...»(٢).

• في حديثٍ طويل للإمام الصادق عليه في عديثٍ طويل للإمام الصادق عليه في عديثٍ طويل للإمام الساس، لا يخلو منه مكان، ولا يشتغل به مكان، قريبٌ في بُعده، بعيدٌ في قُربه، ذلك الله ربّنا، لا إله غيره، فمن أراد الله

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣ ص ٣٣٠، كتاب التوحيد، باب: ١٤ (نفي الزمان والمكان والحركة عن الله عزّ وجلّ) ح٣٣.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ص١٠٣، باب: ٦ أنّه عزّ وجلّ ليس بجسم ولا صورة، ح١٩.

أنَّ الله تعالى له حيز وحجم وجهة .....

وأحبّه بهذه الصفة فهو من الموحّدين، ومن أحبّه بغير هذه الصفة فالله منه بريءً ونحنُ منه براء»(١).

- وفي حديثٍ لأمير المؤمنين علطية مع أحد أحبار اليهود، يقول علطية: «إنّ الله عزّ وجلّ أيّن الأين فلا أين له، وجلّ من أن يحويه مكان، وهو في كلّ مكان بغير مماسّة ولا مجاورة، يحيط علماً بما فيها، ولا يخلو شيء من تدبيره...»(٢).
- وعن ثابت بن دینار، قال: «سألت زین العابدین علیّ بن الحسین علیّ عن الله عن ذلك. قلت: فلِما عن الله جلّ جلاله هل یوصَف بمكان؟ فقال: تعالى الله عن ذلك. قلت: فلِما أسرى نبیّه محمّد عَلَیْه إلى السماء؟ قال علیها عنها من عجائب صنعه وبدائع خلقه.

قلت: فقول الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾؟ قال: ذاك رسول الله عَلَيْكَ دنا من حجب النور فرأى ملكوت السماوات، ثمّ تدلّى، فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض حتّى ظنّ أنّه في القرب من الأرض كقاب قوسين أو أدنى »(٣).

#### الاستواء على العرش في نظر المجسمة

التزم أصحاب نظريّة الحَدّ والجهة والحيّز والموضع والمكان بتفسير خاصّ لمعنى قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ بها ينسجم مع معتقداتهم ومبانيهم الفكريّة، ودفعاً لبعض الشبهات فإنّنا لا نختلف معهم في أصل وثبوت الاستواء لله تعالى، وإنّها الكلام كلّ الكلام مع ابن تيميّة ومنهجه التجسيمي التشبيهي في معنى الاستواء وكيفيّته.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣ ص ٣١١، كتاب التوحيد، باب: ١٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ج۳ ص۹۰۹، باب: ۱۶، ح۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٣ ص٢١٤، ح٨.

وقد نقل صاحب كتاب (إثبات الحدّ لله) عدّة معانٍ للاستواء تصل إلى أربعة أو خمسة، فقال: (تفسير الاستواء عند أهل السنّة الاستواء صفة ثابتة لله تعالى بالقرآن والسنّة، وقد أجمع السلف الصالح على إثباته، إنّم الكلام ما هو المراد من الاستواء)(۱). ثمّ ذكر المعاني:

المعنى الأوّل: استوى بمعنى علا، فقوله (استوى على العرش) أي علا على العرش.

المعنى الثاني: ارتفع.

المعنى الثالث: صعد.

المعنى الرابع: استقرّ.

وقبل بيان المراد من هذه النظريّة نشير إلى معنى الاستقرار لغة، لأنّ القرآن نزل بلسانٍ عربيّ مبين، فلابدّ أن نرجع في تفسيره إلى أهل اللغة.

قال صاحب كتاب (النهاية في غريب الحديث والأثر): (أفضل الأيّام يوم النحر، ثمّ يوم القرّ، هو الغد من يوم النحر، وهو حادي عشر ذي الحجّة، لأنّ الناس يقرّون فيه بمنى، أي يسكنون ويُقيمون [فإذن معنى الاستقرار والإقامة والسكون في قبال الحركة]. ومنه حديث ابن مسعود: قارّ الصلاة أي اسكنوا فيها ولا تتحرّكوا، ولا تعبثوا وهو تفاعل من القرار... وفيه حديث ابن عبّاس وذكر عليّاً وقال كالقرارة، القرارة المطمئنّ في الأرض تستقرّ فيها ماء المطر وجعها القرار)(٢).

فها هو الذي يختاره ابن تيميّة من بين هذه المعاني المتقدّمة ؟

الجواب: إنّ ابن تيميّة يرى أنّ المراد من الاستواء الاستقرار، بمعنى

<sup>(</sup>١) إثبات الحدّ لله: ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث والأثر: ج٤ ص٥٨، مادّة قرر.

الثبوت في المكان، فالله تعالى بنظر ابن تيميّة مستقرُّ في مكانه باستثناء بعض الليالي التي ينزل بها إلى السهاء الدُّنيا، ولازم ذلك أنّه كان مستقرّاً في مكان ويتحرّك منه، ومن هنا وقع في مشكلة كبيرة مفادها: أنّه يرى بأنّه تعالى مستقرّ على عرشه لا يعلوه شيء، وعندما ينزل عن عرشه إلى السهاء الدُّنيا تعلوه السهاء، وهذا تناقض، إذ كيف يمكن أن يعلوه شيء فوق وجوده وجسمه في مقابل قوله بأنّه مستقرّ على عرشه لا يعلوه شيء؟!!

أما كلمات وأقوال ابن تيمية والدليل على أنّه يرى أنّ المراد من الاستواء الاستقرار، فنذكر منها قوله في كتابه (مجموعة الفتاوى): «وقال أهل السنّة في قوله ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴿ (طه: ٥) الاستواء من الله على عرشه المجيد على الحقيقة لا على المجاز»(١).

وقد ذكرنا بأنّ الحقيقة في اللغة أنّ الاستواء هو السكون والاستقرار، مع الإشارة إلى أنّ ابن تيميّة لا يعتقد بوجود المجاز في اللغة، ولا في القرآن والسنّة، وبنظره كلّ الألفاظ فيها هي على نحو الحقيقة.

ثمّ تابع: «واستدلّوا بقول الله ﴿فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ﴾ (المؤمنون: ٢٨) وبقوله: ﴿لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُ ورِهِ﴾ (الزخرف: ١٣) وبقوله: ﴿وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ﴾ (هود: ٤٤). وقال عبد الله بن المبارك ومن تابعه من أهل العلم وهم كثير : إنّ معنى ﴿اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ (يونس: ٣) استقرّ»(٢).

وعلى طريقته ينسب ابن تيميّة هذا القول إلى أهل السنّة، مع أنّ هذا الرأي لم يقل به أحدٌ من أهل السنّة.

<sup>(</sup>۱) مجموعة الفتاوى: ج٥ ص٩٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

وقد حاول الألباني توجيه كلام ابن تيمية بأنّه لا يقول بأنّ المراد من الاستواء الاستقرار، وكأنّه لم يقرأ كلامه.

ولذا فإنّه في تحقيقه لكتاب (مختصر العلوّ للعليّ الغفّار) للحافظ شمس الدِّين الذهبي، يردّ على الإمام محمّد أبو زهرة الذي نسب إلى ابن تيميّة تفسير الاستواء بالاستقرار، فقال: (رويدك يا شيخ، فأنت تعلم أنّ ابن تيميّة لا يفسّر الاستواء بها ذكرت، وإنّها بالعلوّ، فلهاذا أوهمت القرّاء خلاف الواقع... فأين رأيت ابن تيميّة يقول بالاستقرار على العرش، علماً بأنّه أمرٌ زائد على العلوّ، وهو ممّا لم يرد به الشرع...)(۱).

ومراده أنّ الآية ﴿اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ لم يرد في الحديث ولا في اللغة دلالتها على الاستقرار، لأنّ الاستقرار أمرٌ زائد على العلوّ، وهذا ما لم يرد به الشرع.

ولأنّ هذه المحاولة الدفاعيّة من الألباني باءت بالفشل، نراه يقول في كتابه (سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيّئ في الأمّة): (فأقول: إذا جرّدتم «الاستيلاء» من معنى المغالبة، فقد أبطلتم تأويلكم من أصله؛ لأنّ الاستيلاء يلازمه المغالبة عادةً كما يدلّ عليه البيت المشار إليه، فإذا كان لابدّ من التجريد تمسّكاً بالتنزيه، فهلاّ قلتم كما قال السلف: استوى: استعلى؛ ثمّ جرّدتم الاستعلاء في كلّ ما لا يليق بالله تعالى، كالمكان، والاستقرار، ونحو ذلك، لاسيّم وذلك غير لازم من الاستعلاء حتّى في المخلوق)(٢).

أي لينظر أنَّ قولنا بأنَّ السماء مستعلية على الأرض وعالية عنها، لا يعني

<sup>(</sup>١) مختصر العلقّ للعليّ الغفّار: ص١٥.

<sup>(</sup>٢) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيّع في الأُمّة: ج١١ ص٥٠٦.

بالضرورة أنّ السهاء مستقرة على الأرض، فإذا لم تكن الملازمة بين الاستعلاء والاستقرار ثابتة في المخلوقات، فها بالك في الخالق، فإذن لا ملازمة بين الاستعلاء والاستقرار، لذا يقول: (فالسهاء فوق الأرض ومستعلية عليها، ومع ذلك فهي غير مستقرة عليها، ولا هي بحاجة إليها، فالله تعالى أولى بأن لا يلزم من استعلائه على المخلوقات كلّها استقراره عليها أو حاجته إليها سبحانه) أي إلى الاستقرار على المخلوقات، لأنّه إذا جعلناه مستقراً عليها فهو محتاج إلى ما استقر إليه (وهو الغنيّ عن العالمين)(۱).

إلى هنا يتضح لنا جليّاً أنّ توحيد ابن تيميّة ومن تبعه من الوهّابية وغيرهم ليس هو أعلى مراتب التوحيد وأصفى وأخلص مراتبه، بل هو أدناها مرتبة عيث حدّدوه بجهاتٍ ستّ، وأثبتوا له الجهة والحيّز والمكان والاستقرار على العرش، إلى درجة ما استطاع معها الألباني وغيره توجيه كلام ابن تيميّة أو الدفاع عنه.

ولم يكتف ابن تيميّة بتفسير الاستواء بالاستقرار، ولم يعتقد فقط بأنّ الله مستقرّ على عرشه، بل أضاف إلى ذلك القول بأنّه تعالى جالس وقاعد على العرش، وذلك إشارة منه إلى كيفيّة الاستقرار، لأنّ قولنا بأنّ فلاناً مستقرّ على المكان لا يتضمّن بيان كيفيّة الاستقرار، ولكن إضافة القول بأنّه جالس أو قاعد تدلّ على كيفيّة الاستقرار.

والاستقرار غير الجلوس والقعود كما ذكر الدشتي في (إثبات الحدّ) حيث ذكر بأنّ من معاني الاستواء الاستقرار، ومن معانيه الجلوس والقعود، فالجلوس فيه شيء إضافي (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله تعالى: ص٦٣.

ومن الشواهد على اعتقاد ابن تيميّة بالقعود والجلوس، ما ورد في كتابه (شرح حديث النزول) الذي يجاول فيه التوفيق بين كونه تعالى قبل النزول كان محيطاً بالسهاوات والأرض، ولكنّه بعد النزول سوف تحيط به السهاء والأرض، ولأجل حلّ هذه الإشكاليّة قال: (وإذا كان قعود الميّت في قبره ليس هو مثل قعود البدن، فها جاءت به الآثار عن النبيّ عَلَيْكُ من لفظ (القعود» و«الجلوس» في حقّ الله تعالى؛ كحديث جعفر بن أبي طالب(۱)، وحديث عمر بن الخطّاب(۲) وغيرهما؛ أولى أن لا يهاثل صفات أجسام العباد) (۳).

فهو يريد لنا القول بأنّكم إذا تصوّرتم أنّ الميّت له جلوس وقعود لا كجلوسنا وقعودنا، فاقبلوا أنّ لله قعوداً وجلوساً لا كجلوس المخلوقين.

وهل هذه إلّا محاولة للفرار والتهرّب، وتلاعب في الألفاظ، التي مهم حاولوا تزويقها فإنّها لا محالة تدلّ على الجسميّة.

ويظهر أنّ من شرح كتب ابن تيميّة لم يفهم مراده بشكل دقيق، كما حصل لبعض شرّاح كلام ابن تيميّة في (شرح العقيدة التدمريّة) وهو السيخ عبد الرحمن بن ناصر البرّاك حيث يقول: (وقد فسّر السَّلف الاستواء

<sup>(</sup>١) حديث جعفر بن أبي طالب أخرجه الدارمي في الردّ على المريسي: ص٧٧، ولفظه: «أنّ جعفر بن أبي طالب جاء إلى أسهاء بنت عميس وهم بالحبشة يبكي، فقالت: ما شأنك؟ قال: رأيت فتى مترفاً من الحبشة شابّاً جسيهاً، مرَّ على امرأة، فطرح دقيقاً كان معها فسفتهُ الريح، فقالت: أكلِك إلى يوم يَجْلِسُ الملك على الكرسي فيأخذ للمظلوم من الظالم».

<sup>(</sup>٢) حديث عمر بن الخطّاب، أخرجه عبد الله بن أحمد في كتاب السنّة: ص٧٩، ولفظه: «أنّ عمر بن الخطّاب قال: إذا جلس تبارك وتعالى على الكرسي سُمع له أطيط كأطيط الرّحل الحديد».

<sup>(</sup>٣) سؤال في حديث النزول وجوابه أو شرح حديث النزول: ص٠٠٥.

بـ«العلق» و«الارتفاع» و«الاستقرار» و«الصعود»، أما لفظ القعود فلم يذكر في الآثار المرويّة في تفسير الاستواء، وأمّا لفظ الجلوس، فقد ورد في بعض الآثار... وربا أطلق بعض الأئمّة هذا اللفظ أيضاً... وسياق كلام الشيخ يُشعر بأنّ الاستواء يتضمّن القعود، لكن الأولى التوقّف في إطلاق هذا اللّفظ إلّا أن يشت)(۱).

ومن الروايات التي نقلوها وتثبتوا فيها أنّ الله قاعد على عرشه:

- ذكر الدشتي في (إثبات الحدّ) هذه الرواية: (عن ابن عمر قال: أتت امرأة إلى النبيّ عَلَيْكُ فقالت: ادعُ الله أن يدخلني الجنّة، فعظّم الربّ، وقال على الكرسي فما على الكرسي فما يفضل منه مقدار أربع أصابع. ثمّ قال بأصابعه يجمعها: وإنّ له للكرسيّ أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد إذا رُكِبَ». ثمّ قال: هذا حديثُ صحيح رواته على شرط البخاري ومسلم) (٢).
- وذكر الذهبي في كتابه: (العرش) هذه الرواية عن ابن عمر قال: «أتت النبيّ عَلَيْكُ امرأة فقالت: ادعُ الله أن يُدخلني الجنّة، فعظّم الربّ، فقال: إنّ كرسيّه فوق السماوات، وإنّه يقعد عليه فما يفضل منه إلّا أربعة أصابع» (٣).
- وذكر الدشتي أيضاً في (إثبات الحدّ) هذه الرواية: «...فقال النبيّ عَلَيْكَ : سبحان الله، فها زال يسبّح حتّى عُرِفَ ذلك في وجوه أصحابه، ثمّ قال: ويحك! أتدري ما الله؟ إنّ شأنه أعظم من ذلك، لأنّه لا يُستَشفعُ بي على الله، إنّه لفوق سماواته على عرشه، وإنّه عليه لهكذا \_ وأشار وهب بيده مثل

<sup>(</sup>١) شرح الرسالة التدمريّة أو العقيدة التدمريّة: ص٢٨٢\_٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله تعالى: ص١٤٩.

<sup>(</sup>٣) العرش: ج٢ ص١١٦.

القُبّة عليه \_ وأشار أبو الأزهر أيضاً \_ إنّه ليئِطُّ به أطيط الرّحل بالراكب»(١).

وتفسير هذه الرواية يتبيّن بها ذكره الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب في كتابه (شرح أصول الإيهان) حيث يقول: (إنّ عرشه على سهاواته لهكذا، وقال بأصابعه مثل القبّة، أي أشار بيديه كالقبّة لأنّ العرش هو سقف المخلوقات. فإذا كان هو كذلك، ففيه دليلٌ على عظمته، لأنّ المخلوقات على سعتها وامتدادها بها في ذلك السهاوات والأرض وما بينها - كلّها سقفها العرش، فهو عرش متناه في العظم) (٢).

فالعرش متناه؛ لأنّه في اعتقادهم أنّ الله محدود، ولازم ذلك أن يكون العرش متناهياً.

وفي (بيان تلبيس الجهميّة) يذكر ابن تيميّة هذه الرواية عن أُمّ الطفيل امرأة أُبيّ بن كعب: «...إنّها قالت: سمعت رسول الله عَنْ الله عَنْ يذكر أنّه رأى ربّه في المنام في صورة شابّ موفّر رجلاه في خضر \_ أي أرض خضراء \_ عليه نعلان من ذهب، على وجهه فراش من ذهب».

وفي رواية أخرى ينقل عن أمّ الطفيل أنّها: «...سمعت رسول الله عَلَيْكَ يَلْكُ لَكُ الله عَلَيْكُ يَلْكُ الله عَلَيْكُ يَلْكُ الله مَن خضر، يذكر أنّه رأى ربّه في المنام في أحسن صورة شاباً موفّراً رجلاه من خضر، على وجهه فراش من ذهب... رأيت ربّي في المنام في خضر من الفردوس إلى أنصاف ساقيه في رجليه نعلان من ذهب».

ثمّ يقول: (وهذا الحديث الذي أمر أحمد بتحديثه قد صرّح فيه بأنّه رأى ذلك في المنام)(٣).

<sup>(</sup>١) إثبات الحدّ لله تعالى: ص١٣٨.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الإيمان: ص١٧٧.

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهميّة: ج٧ ص١٩٣.

ولعلّ البعض يستشكل هنا بها يلي: إنّ المجسّمة لم يصرّحوا بأنّ الله تعالى جسم، بل أنتم نسبتم إليهم هذا الأمر، وإن كانوا قد وصفوه بأنّه له حيّز وله جهة وله موضع ومكان وهو محدود، ولكنّهم لم يقولوا بأنّه جسم صراحةً.

والجواب: إنّنا سنشير إلى الجواب التفصيلي عن هذا الإشكال في الأبحاث اللاحقة، ولكن من باب الإشارة نقول: بأنّ هؤلاء حاولوا مراراً وتكراراً الدفاع عن أنفسهم ونفي شبهة التجسيم عن أنفسهم، ولكنّهم مع ذلك لم يستطيعوا الفرار عن القول بأنّه جسم، وإن كانوا قد نفوا بعض المسائل مثل كونه تعالى جسماً مركّباً وما شابه ذلك.

وخير شاهد على ما نقول: قول الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في (شرح العقيدة الواسطيّة): (قولكم إثبات الجهة يستلزم التجسيم، نحن نناقشكم في كلمة الجسم، ماهيّة الجسم الذي تنفّرون الناس عن إثبات صفات الله من أجله، أتريدون بالجسم الشيء المكوّن من أشياء مفتقرة بعضها إلى بعض لا يمكن أن يقوم إلّا باجتماع هذه الأجزاء)(١).

أي هذا الجسم المركب من أجزاء والمركب محتاج إلى أجزائه، فإنْ كان مقصودكم من الجسم هذا المعنى، فنقول بأنّ الله ليس مركباً من أجزاء، وليس محتاجاً إلى أجزائه، فإن أردتم هذا فنحن لا نقرّه، ونقول إنّ الله ليس جسماً بهذا المعنى.

(ومن قال إنّ إثبات علوّه يستلزم هذا الجسم، فقوله مجرّد دعوى، ويكفينا أن نقول لا، أمّا إذا أردتم بالجسم الذات القائمة فنحن نقبل ذلك ولكن لا نسمّيه جسماً)(٢).

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطية: ص١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٥٤١.

وبعد ذلك يقول: (وأمّا أدلّة نفاة الرؤية العقليّة، فقالوا لو كان الله يرى لزم أن يكون جسها، والجسم ممتنع على الله تعالى، لأنّه يستلزم التشبيه والتمثيل، والردّ عليهم: أنّه إن كان يلزم من رؤية الله تعالى أن يكون جسها فليكن كذلك) (۱). أي لا محذور من ذلك، وهو هنا \_ بكلام صريح \_ لم ينف الحسميّة.

والتصريح الأوضح لأتباع هذا المنهج ورد في (شرح القصيدة النونيّة، المسيّاة الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية) للإمام ابن القيم الجوزية حيث يقول: (إنّ استواءه على العرش ليس كاستواء المخلوق على المخلوق، فلا يلزمه ما يلزمها، على أنّ ما ذكروه من اللوازم ليس كلّه فاسداً، كالحدّ والتحيّز والصورة والإشارة الحسيّة، وادّعاؤهم أنّ هذا من لوازم الأجسام إن أرادوا تلك الأجسام الاصطلاحيّة التي هي مركّبة أو الهيولى والصورة فممنوع)(٢).

أي أنّ هذا النوع من الجسم المركّب من الأجزاء، أو المركّب من المادّة أو الصورة بحسب اصطلاح الفلاسفة، أمّا الجسم من النوع الآخر فلا يمنعه، كما قال العلاّمة العثيمين.

ثمّ بعد ذلك يقول: «... ولكنّا مع ذلك لا نعقل موجوداً ليس في مكان ولا حيّز له ولا جهة ولا يشار إليه، ولا يوصف بقرب ولا بُعد ولا اتّصال ولا انفصال، إلى آخر ما ذكرتموه من نعوت هذا الموجود الذي تسمّونه مجرّداً، وهل من الضروري أن يكون وجود الربّ على هذا النحو الذي يقتضي نفي

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) شرح القصيدة النونيّة: ج١ ص١٧٧.

أنَّ الله تعالى له حيز وحجم وجهة .........

كلّ صفة محضة، وإلاّ لكان جسماً، أو ليس أحسن من ذلك وأقوم أن نثبت له سبحانه وجوداً خاصّاً به وهو أكمل من هذه الموجودات الممكنة؟»(١).

وما ورد في كلمات هؤلاء نجد أصله وأساسه في كلام ابن تيميّة المؤسّس لهذا المنهج، حيث يقول: (فمن قال بأنّ الله جسم، وأراد بالجسم هذا المركّب: فهو مخطئ، ومن قصد نفي هذا التركيب عن الله: فقد أصاب في نفيه) (٢) لأنّه في نظره جسم، ولكن جسم بسيط غير مركّب.

#### ابن تيميت وصفات الخالق والمخلوق

تبيّن لنا ممّا تقدّم أنّ الله سبحانه وتعالى خارج عن الأشياء لا كخروج شيء عن شيء، وداخل في الأشياء لا كحلول أو دخول شيء في شيء، لأنّ ذلك الخروج وهذا الدخول، دخول شيء في شيء أو خروج شيء عن شيء، وهو من خواصّ الموجودات الممكنة المخلوقة لله سبحانه وتعالى.

وهنا قد يقول قائل: بأنّنا نُلزم أنفسنا بشيء وننكره على غيرنا، مثل إنكارنا على ابن تيميّة وأتباعه قولهم مثلاً: يد لا كالأيدي، ورجل لا كالأرجل، وجسم لا كالأجسام... إذ إنّه كها يمكن القول والاعتقاد بأنّ الله سميع، وبصير، وحيّ، وعالم، ومُريد، و...، فإنّ السمع والبصر والحياة صفات لا كهذه الصفات، فسمعه ليس كسمع المخلوقات، وهكذا بصره وحياته وغيرهما من الصفات. فإذا صحّ ذلك في هذه الصفات بأنّها موجودة في الخالق وتغاير صفات المخلوقين، فلهاذا لا يصحّ القول بأنّ له سبحانه وتعالى يداً لا كهذه الأيدي، ورجلاً لا كهذه الأرجل، وأصابع لا كهذه

<sup>(</sup>١) شرح القصيدة النونيّة: ج١ ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) شرح حديث النزول: ص٢٣٧.

## الأصابع، ووجهاً لا كهذه الوجوه ؟

وهذا ما صرّح به ابن تيميّة وأتباعه في الكثير من المواضع، ومنها: ما ورد في (مجموعة الفتاوى) حيث قال: (فإذا قيل سمعه ليس كسمعنا، وبصره ليس كبصرنا، وإرادته ليست كإرادتنا، وكذلك علمه وقدرته. قيل له: وكذلك رضاه ليس كرضائنا، وغضبه ليس كغضبنا، وفرحه ليس كفرحنا ونزوله واستواؤه ليس كنزولنا واستوائنا)(۱).

ويقول الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب في (الفواكه العـذاب في معتقـدات الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب في الصفات): (فأمّا إثبات يدٍ ليست كالأيـدي، ووجهٍ ليس كالوجوه، فهو كإثبات ذات ليست كالـذوات، وحياةٍ ليست كغيرها من الحياة، وسمع وبصر ليس كالأسماع والأبصار)(٢).

وهذا البيان هو أفضلً ما يمكن أن نقرّب ونوجّه به نظريّة ابن تيميّة وأتباعه، وحاصلها أنّه كما أنتم تقولون في السمع والبصر بأنّه سمع لا كالأسماع، وبصرٌ لا كالأبصار، كذلك نحن نقول في اليد والرِّجل والوجه بأنّه يدٌ لا كالأيدى، ورجلٌ لا كالأرجل و....

والجواب: إنّ مفاد كلمات وأقوال ابن تيميّة هو عدم التفريق بين الصفات الإلهيّة وصفات المخلوقين.

وهذا هو الاشتباه الكبير والخلط بين المفاهيم الذي وقع فيه ابن تيميّة حتّى اعتقد بأنّه كما يصحّ القول بأنّ سمعه تعالى لا كالأسماع، وبصره لا كالأبصار، كذلك يصحّ القول بأنّ له يداً لا كالأيدي، وجسمًا لا كالأجسام، وهكذا....

<sup>(</sup>١) مجموعة الفتاوي: ابن تيميّة: ج٥ ص٢١٢، وفي نسخ أُخرى: ج٣ ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) الفواكه العذاب في معتقدات الشيخ محمّد بن عبد الوهاب: ص٥١.

ولتوضيح ذلك وبيان الاشتباه الذي وقع فيه ابن تيميّة نقول: إنّ المفاهيم التي تُطلق على الأشياء هي على ثلاثة أنحاء:

النحو الأوّل: المفاهيم المختصّة بالله تعالى، ولا يشاركه فيها أحدعلى الإطلاق، مثل القديم، فلا يوجد قديم إلّا الله تعالى، وباقي الموجودات حادثة، وواجب الوجود، الغنيّ، عالم الغيب، فلا يمكن لأحدٍ أن يكون عالماً بالغيب إلّا إذا أراد تعالى أن يطلع نبيّاً أو إماماً معصوماً على شيء من الغيب، وكذلك الحيّ القيّوم، و....

النحو الثاني: المفاهيم المختصة بالمخلوقات، ولا يصحّ أن تُطلق على الله بأيّ نحوٍ من الأنحاء، حتّى لو أضفنا إليها ألف قيدٍ وقيد، من قبيل الفقير، الحادث، الناقص، المخلوق، العاجز. والمفاهيم المختصّة هي التي بطبيعتها لا تملك قابليّة الصدق على واجب الوجود حتّى لو أضيف إليها ألف قيد، ولذا لو قلنا: (الله حادث لا كالحوادث) لا يصحّ. وهكذا هو حال (جسم لا كالأجسام) ولو أضفنا إليه بلا تشبيه ولا تكييف ولا تمثيل؛ لأنّه مفهومٌ مختصّ بالمخلوقات.

النحو الثالث: المفاهيم المشتركة، وهي التي فيها قابليّة الصدق على الواجب وعلى الحادث، وعلى الغنيّ والفقير، والكامل والناقص، مثل الوجود، فالله موجود والمخلوقات موجودة، كالسماء والأرض.

نعم، حتّى نميّز هذه الصفات نقول: وجود لا كهذه الوجودات، وسمع لا كهذه الأسماع، وبصر لا كهذه الأبصار، وإرادة لا كهذه الإرادات، وهكذا...، لأنّه من المؤكّد أنّ المفهوم بنفسه قابل للصدق على كلا الوجودين.

وبعد توضيح هذه الأنحاء الثلاثة للمفاهيم نأخذ مفهوم الجسم،

ومفهوم المكان، والحيّز، والجهة، واليد، والأصابع، والساق وغيرها، وننظر هل هي من المفاهيم المشتركة بين الواجب والممكن، أم هي من المفاهيم المختصّة؟

هنا وقع ابن تيميّة وأتباعه في الاشتباه حيث لم يميّزوا بين المفاهيم المختصّة بالله والمفاهيم المشتركة بينه سبحانه وبين مخلوقاته، فقالوا: إذا كان السمع مشتركاً، فليكن الأمر في اليد كذلك، وليكن الجسم أيضاً كذلك، وحيّل المشكلة بالقول: جسمٌ لا كالأجسام، وهذا ما صرّح به الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في مجموع فتاواه حيث قال: (أليس للآدمي وجه، وللبعير وجه؟ اتّفقا في الاسم، لكن لم يتّفقا في الحقيقة؛ إذن لماذا لا تقول لله وجه ولا ياثل أوجه المخلوقين، ولله يد و لا تماثل أيدي المخلوقين؟)(١).

فأصحاب هذا المنهج لم يلتفتوا إلى الفرق بين كون هذه المفاهيم هي من المفاهيم المشتركة بين الخالق والمخلوق.

ولكي نكشف عن عدم التفاتهم إلى هذا الفارق ننظر إلى تعريف الجسم بحسب ما جاء في (بيان تلبيس الجهميّة) حيث ذكر محقّق الكتاب تعريف الجسم بقوله: (الجسم هو كلّ جوهر مادّي، قابل للأبعاد الثلاثة، وهي الطول والعرض والعمق، ويتميّز بالثقل والامتداد)(٢).

<sup>(</sup>۱) ومقصوده من الحقيقة الشكل والتخطيط والحجم، فكم اللآدمي وجه كذلك للبعير، والاختلاف بينهم ليس في أصل الوجهيّة، بل يختلف في الطول وفي القصر وفي الجال والحجم، وهكذا الحال بيننا وبين الله عزّ وجلّ، فأصل الوجهيّة موجود ولكن الاختلاف في التفاصيل.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٥.

وبناءً على هذا التعريف، فإنّ قولهم: الله جسم لا كالأجسام معناه حفظ خصوصية الجسميّة، ويكون الاختلاف في الحجم والصورة والشكل، وهذا عين التجسيم الذي يحاولون الفرار منه.

أمّا مع عدم حفظ خصوصيّة الجسميّة، فإنّ هذا يكون من قبيل استعمال اللفظ في غير ما وُضع له، ويكون استعمالاً مجازيّاً، بل استعمالاً خاطئاً؛ لأنّ المجازيّة تحتاج إلى قرينة، وإلى شيء مشترك، وهنا لا يوجد أيّ اشتراك بين ما يقولون عنه أنّه جسم وبين ما هو جسم حقيقةً.

وأمّا الجهة فيعرّفها بقوله إنّها (في الأصل هي الجانب والناحية، والموضع الذي تتوجّه إليه وتقصده)، فإذا قلنا بأنّ الله تعالى في العلوّ يعني أنّه في جهة، وإذا أردنا تقديم شيء له لابدّ أن نصعد أربعة آلاف سنة أو سنّة آلاف سنة حتّى نصل إليه.

وأمّا عن التحيّز فيقول: (والجهة والحيّز متلازمان، فإذا كان للشيء جهة، كان له حيّزاً لأنّ كلاً منهم مقصد للمتحرّك الأيني).

فإذا قلت \_ حسب اعتباراتهم \_ إنّ لله جهة لا كالجهات، فلا معنى لهذه الجملة لأنّها تصبح من قبيل القول: فقير لا كالفقراء، لأنّ هذا هو معنى الجهة.

ثمّ يقول أيضاً عن التحيّز: (هو الحصول في الحيّز، وهو الذي يشغله شيء ممتدّ كالجسم أو غير ممتدّ كالجوهر)(١).

ومعنى هذا أنّ هذه الألفاظ بطبيعتها لا تتحمّل أن تشمل ما ليس بجسم حتّى لو أضفت إليها عبارة: بلا تكييف، ولا تحريف، ولا تأويل، ولا تشبيه و....

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

#### شواهد

وهناك شواهد كثيرة على أنّ أصحاب منهج ابن تيميّة يعتقدون ويصرّحون بأنّ هذه المفاهيم هي من المفاهيم المختصّة بالمخلوقين وليست من المفاهيم المشتركة، ومع ذلك يثبتونها لله تعالى.

هذا فضلاً عن كون البحث اللغوي يفيد بأنّ هذه المفاهيم هي من المفاهيم المختصة. فعندما نرجع إلى لفظ اليد، فإنّ واضع اللغة العربيّة وضع لفظ اليد لهذه اليد الجارحة، وهكذا لفظ الأصبع، والقدم، والساق.

• فمن الشواهد: ما يذكره الإمام محمّد أبو زهرة \_أحد أعلام مدرسة الأزهر \_في كتابه (ابن تيميّة: حياته وعصره، آراؤه وفقهه) عندما يناقش المجسّمة من أتباع ابن تيميّة يبني في نقاشه على كون هذه المدرسة تقوم على أساس الاعتقاد بأنّ هذه المفاهيم هي من المفاهيم المشتركة، فيقول: (وننتهي من هذا إلى أنّ ابن تيميّة يرى الألفاظ في اليد والنزول والقدم والوجه والاستواء على ظاهرها ولكن بمعانٍ تليق بذاته الكريمة. وهنا نقف وقفة: وجه الحقيقة على سواها، وإذا أُطلقت هذه الألفاظ على غيرها سواءٌ أكان معدوماً أم مجهولاً فإنمّا قد استعملت في غير معناها، ولا تكون بحالٍ من الأحوال مستعملة في ظواهرها، بل تكون مؤوّلة، وعلى ذلك يكون ابن تيميّة قد فرّ من التأويل ليقع في تأويلٍ آخر، وفرّ من التفسير المجازي ليقع في تفسيرٍ عجازيّ آخر) (١)، ومع هذا فإنّ ابن تيميّة يتّهم الآخرين بالتأويل والمجاز!

• ومن الشواهد أيضاً النصّ التالي الذي يرويه ابن تيميّة في كتابه (عرش

<sup>(</sup>١) ابن تيميّة حياته وعصره - آراؤه و فقهه: ص٢٣٣ و ٢٣٤.

أنَّ الله تعالى له حيز وحجم وجهة .........أنَّ الله تعالى له حيز وحجم وجهة .....

الرحمن وما ورد فيه من الآيات والأحاديث):

« ﴿ وَالْأَرْضُ جَمِيعا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ (الزمر: ٦٧) مطويّة في كفّه، يرمي بها كما يرمي الغلام بالكرة، وفي لفظ آخر: يأخذ الجبّار سماواته وأرضه بيده فيجعلها في كفّه، ثمّ يقول بها هكذا كما تقول الصبيان بالكرة: أنا الله الواحد. وقال ابن عبّاس: يقبض الله عليهما فما يُرى طرفاهما بيده. وفي لفظ آخر: ما السماوات السبع، والأرضون السبع، وما فيهنّ، وما بينهنّ، بيد الرحمن إلّا كخردلة في يد أحدكم (١٠).

فعندما يقول ابن تيميّة بأنّ الألفاظ تحمل على ظواهرها، لابدّ أن يقصد باليد الجارحة، وإلاّ فأيّ تمثيل هذا الذي يفرضه بقوله يدُّ لا كالأيدي، وأيّ علاقة للتمثيل بهذا المطلب؟

ثمّ يتابع فيقول: «وفي الصحيحين، عن عبد الله بن مسعود، قال: أتى النبيّ رجلٌ يهوديّ، فقال: يا محمّد إنّ الله يجعل السهاوات على إصبع، والأرضين على إصبع، والجبال والشجر على إصبع، والماء والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع فيهزّهنّ، فيقول: أنا الملك، قال: فضحك النبيّ عَلَيْكُ حتّى بدَت نواجذه تصديقاً لقول الحبر».

فهل في رأي ابن تيميّة عندما يروي مثل هذه الروايات أنّ النبيّ عَلَيْكَ كَالَيْكَ كَالَيْكَ كَالَيْكِ كَالَيْكِ كَالَيْكِ كَالَيْكِ اليهود والمشركين في اعتقاداتهم؟!

والمعلّق على الكتاب يبدو منه أنّ هذه الرواية غير مقبولة لديه، لذا يقول: (قوله تصديقاً، قال بعض شرّاح الصحيحين إنّ هذه زيادة من الراوي) فتأمّل.

• وقد نقلنا سابقاً قول الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب الصريح في كون هذه الألفاظ تُحمَل على ظاهرها بقوله: (فأمّا إثبات يد ليست كالأيدي،

<sup>(</sup>١) عرش الرحمن وما ورد فيه من الآيات والأحاديث: ج١ ص١٨\_٨٢.

ووجهٍ ليس كالوجوه، فهو كإثبات ذات ليست كالذوات)(١).

فهذه هي اعتقادات الشيخ ابن تيميّة، وهي دالّة على التجسيم الذي لا لبسَ فيه، أمّا مدرسة أهل البيت عليه وعلماؤها، فقد حاربوا وأنكروا هذا المنهج، وميّزوا بين هذه المفاهيم والصّفات، فالمفاهيم المختصّة بالمخلوقات نفوها عن الله سبحانه وتعالى، وقالوا هو سبحانه ليس بجسم، وليس بصورة، وليس له تحديد... وفي السمع والبصر قالوا: يسمع لا بأداة، ويُبصر لا بجارحة، لأنّ السمع والبصر من الصفات المشتركة.

يروي الشيخ الصدوق قول الإمام عليه: «سبحانه من لا يعلم أحد كيف هو إلّا هو، ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، لا يُحَدّ ولا يحسّ ولا يجسّ ولا يمسّ، ولا يحيط به شيء، لا جسم ولا صورة، ولا تخطيط ولا تحديد...»(٢).

ومن المعلوم أنّ صفتي السمع والبصر هما من صفات الذات وليسا من صفات الفعل، وقد ذكرت الآيات القرآنيّة هاتين الصفتين في مواضع متعدّدة، منها قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ الله يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّهَارِ فَي اللَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّهَارِ فِي اللَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّهَارِ فِي اللَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَصْعِرُ اللهِ يَصْعِرُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وقام الإجماع بين علماء الشيعة على أنّ السمع والبصر من الصفات القطعيّة التي لا تحتاج إلى إثبات، بل فيهم مَن تخطّى ذلك ليفيد أنّ ضروري الدِّين كضروري العقل، بعد أن قرّر أنّها من ضروريّات الدِّين.

على سبيل المثال يقول صدر الدِّين الشيرازي (المتوفّى: ٥٠٠هـ) في كتابه

<sup>(</sup>١) الفواكه العذاب: ص٥١.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ب٢ ص٩٨، ح٤.

(الأسفار): (قد وردت في شريعتنا الحقّة، بل من ضروريّات هذا الدِّين المُبين المُعلومة بالقرآن والحديث المتواتر والإجماع من الأمّة أنّ الباري سميعٌ بصير)(۱).

ويعقّب السبزواري (ت: ١٢٨٩هـ) على نصّ الشيرازي بقوله:

(أو صار في هذه الأوان بحيث لا يحتاج إلى الدليل في إثباتهما لـه تعـالى، لأنّ ضروريّ الدِّين كضروريّ العقل) (٢).

وهذه القناعة ذاتها موجودة عند علياء أهل السنة، فقد كتب الفخر الرازي (ت٢٠٦هـ) في كتاب (محصل أفكار المتقدّمين والمتأخّرين من العلياء والحكياء والمتكلّمين) المعروف اختصاراً بـ(المحصّل): (اتّفق المسلمون على أنّه تعالى سميعٌ بصير) "".

فعلى مستوى الثبوت ليس هناك خلاف في كون هاتين الصفتين من صفات الله سبحانه وتعالى، وإنّما الكلام هو في تحديد متعلّق السمع والبصر وحاجة هاتين الصفتين إلى مُتعَلَّق، حيث يحتاج السمع إلى مسموع، والبصر إلى مُبصَر، وإلاّ كيف يكون سبحانه سميعاً إذ لا مسموع، وبصيراً إذ لا مُبصر.

وإذا كانت هاتان الصفتان من الصفات المشتركة، فهل سمع الله تعالى وبصره مثل سمع الإنسان وبصره؟ وهل يحتاج إلى الآلة أو الأداة في ذلك؟

فلو أخذنا الإنسان كمثال لوجدنا أنّ السمع والبصر لا يتحقّقان في هذا الكائن إلّا من خلال الآلة والأداة، ومن ثمّ فإنّ السؤال الذي يواجهنا هو: أيُشترط تحقّق الأداة والآلة أوّلاً كلّما تحقّق السمع والبصر، أم يمكن أن يُصار

<sup>(</sup>١) الحكمة المتعالية في الأسفار العقليّة الأربعة: ج٦ ص ٢٦ـ٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، هامش صفحة: ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تلخيص المحصّل المعروف بنقد المحصل: ص٢٨٧.

١٧٢ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

إلى صيغة أخرى بشأن السمع والبصر الإلهيّين؟

بالإضافة إلى ما سطّرته أقلام علماء الشيعة في الإجابة عن هذا السؤال يبقى ما صرّحت به النصوص الروائيّة هو المفصل الأساس في الجواب، والتي ذكرت بلغة قاطعة أنّ الله سبحانه وتعالى منزّة عن الآلات والأدوات والحواس، فهو سميعٌ لا بآلة، وبصيرٌ لا بحاسّة (۱).

(١) انظر: التوحيد، السيد كمال الحيدري: ج١ ص٤٢

# الركن الثالث أنّ اللّه تعالى له جسم

- ابن تيمية وتجسيم الخالق
- تاريخ التجسيم عند ابن تيمية
- أصحاب التجسيم ومحاولات الدفاع
- ردّ الشيخ عبده وابن الجوزي على المجسمة
  - الملازمة بين التشبيه والتجسيم
    - أبو زهرة ورأيه في المجسمة
      - البداء بين الشيعة والسنة
  - موقع ابن تيمية من فرق التجسيم
  - موقف ابن تيمية من علماء أهل السنّة
    - زعم أن والد النبيّ مُرَاطِيِّكُ في النار
- الصفات الخبرية هل هي محكمة أم متشابه؟
  - بين التأويل وعدم الأخذ بالظاهر
- الصفات الإلهية في مدرسة أهل البيت عليها
  - هل الحدّ من الأوصاف المشتركة؟
  - التلازم بين المحدودية والمعدودية
- مواقف علماء السنة من نظريات ابن تيمية

بعد أن أثبتنا بأنّ الاتجاه الذي يتبنّاه ابن تيمية يقول بأنّ الله سبحانه وتعالى له حَدّ، وتبيّن لنا فساد هذا المعتَقَد بالأدلّة والبراهين، ندخل في بحث جديد حول معتقدات هذا الاتجاه وهو: أنّ أصحاب هذا الاتجاه المشبت للحدّ، هل يعتقدون بأنّ الله سبحانه وتعالى له جسم؟

وليس هناك ملازمة بين القول بالحدّ والقول بالجسميّة، لأنّ الشيء قد يكون محدوداً ولكنّه ليس من الأجسام.

إنَّ القائلين بالجسميّة لله عزّ وجلّ ينقسمون إلى فريقين:

الفريق الأوّل: هم القائلون بأنَّ الله تعالى جسمٌ كهذه الأجسام، وهؤ لاء هم الشبّهة. فبالإضافة إلى كونهم مجسّمة هم أيضاً مشبّهة، لأنّهم شبّهوه بخلقه.

الفريق الثاني: الذين قالوا بأنّه جسم ولكن لا كالأجسام؛ فراراً من محذور التشبيه، ولكنّهم لم ينجوا من محذور التجسيم.

وبحثنا هو عن أصل الجسميّة بغضّ النظر عن كونه كالأجسام، أو ليس كالأجسام، ثمّ البحث عن معتقد ابن تيميّة وهل هو من أولئك القائلين بأنّ الله سبحانه وتعالى له جسمٌ لا كالأجسام؟ وهل \_بالإضافة إلى كونه من المجسّمة \_هو من المشبّهة أيضاً، فإنّ بعض الباحثين قالوا بأنّ ابن تيميّة هو كذلك، كما نسب إليه ذلك أبو هشام الشريف صاحب كتاب (ابن تيمية ذلك الوهم الكبير) حيث يقول: (عقيدة ابن تيميّة هي عقيدة التجسيم والتشيبه»(۱).

ولقد حاول أتباع ابن تيميّة من المعاصرين الدفاع عنه، فكتبوا الرسائل

<sup>(</sup>١) ابن تيميّة ذلك الوهم الكبر، مخالفاته لأهل السنّة ...: ص٢٣.

والكتب لكي يدفعوا شبهة التشبيه عنه فقط دون شبهة التجسيم، كما سنذكر لاحقاً ما ورد في كتاب (دعاوى المناوئين لشيخ الإسلام ابن تيميّة: عرض ونقد) للدكتور عبد الله بن صالح بن عبد العزيز الغصن (١).

لهذا سنكون في هذه الفصل أمام جملة من الأبحاث، منها:

أوّلاً: هل تقتصر نظريّة ابن تيميّة على التجسيم، أم تشتمل على التشبيه أبضاً؟

ثانياً: ما هو المراد من الجسم الذي وقع النزاع فيه بين الاتجاه المست للجسمية لله عز وجل، والنافي لها؟

ثالثاً: هل اتّهام ابن تيميّة بالتجسيم والتشبيه صحيح، أم هو افتراءٌ عليه، ومن ثم هو بريءٌ من هذه التّهمة؟

رابعاً: ما هي أقوال علماء المسلمين بحقّ من آمن بالتجسيم والتشبيه؟ ومن آمن بالتجسيم بلا تشبيه؟ وما هو الحكم الذي أصدره علماء المذهب المالكي والحنبلي والشافعي والزيدي والصوفيّة والإماميّة... بحقّ هؤلاء؟ وهناك أبحاثٌ أخرى سنعرض لها إن شاء الله تعالى.

أمّا وجه ارتباط هذا البحث بابن تيميّة خاصّة، مع كون نظريّـة التجسيم لا تختصّ به وحده، فذلك لعاملين أساسيّين:

الأوّل: أنّ الشيخ ابن تيميّة نظّم كلّ منظومته المعرفيّة والدينيّة على أساس هذه المسألة، وبناءً على ذلك ميّز المؤمن عن الكافر والمشرك، وقال عن فلان بأنّه صاحب بدعة، وفلان مشرك، وفلان كافر أو صاحب ضلالة، فضلاً عن باقي منظومته التي تدور وفقاً لهذا المدار، وسيأتي معنا لاحقاً قول ابن تيميّة إنّ النافي والمثبت للجسميّة كليها مبتدع ضالّ، ولكنّه في آخر

<sup>(</sup>١) انظر: دعاوي المناوئين لشيخ الإسلام ابن تيميّة، عرض ونقد: الرسالة رقم: ٦٣.

أنَّ الله تعالى له جسم .....

المطاف صبَّ كلِّ جهده العلمي لإثبات الجسميّة، فتناقض بـذلك مع ما يدّعيه.

الثاني: أنّ هذا الفكر التجسيمي حاولت اتجاهاتٌ معاصرة أن تبني مشروعها الديني والفكري والعقائدي والسياسي بل والجهادي على أساسه، وقتلوا الناس، واعتدوا على الحُرمات، وانتهكوا القيم الدينيّة لجميع مَن خالفهم بحجّة أنّ أولئك أهل ضلال وبدعة، وأنّهم فقط من يمثّل خطّ أهل السنّة والجهاعة.

وبالعودة إلى نقاط بحثنا الأساسي؛ هناك عدّة أمور لابدّ من التعرّض لها، وهي:

#### ابن تيمية ورأيه الصريح في التجسيم بحسب أقوال العلماء

والغرض من هذا الأمر دفع توهم أو ادّعاء البعض أنّنا نفتري ونتهم وننسب إلى ابن تيميّة ما لا يقوله. لقد أدرك كبار علماء المسلمين لا سيما السنّة أنّ بداية هذا الفكر المنحرف، والمؤسّس لهذا المشروع التهديمي لمعارف الدِّين الإسلامي هو ابن تيميّة، وهذه تصريحاتهم وأقوالهم:

(۱) ما ورد في (تأريخ أبي الفداء المسمّى: المختصر في أخبار البشر) المتوفّى سنة ٧٣٢هـ، حيث قال: (وفي هذه السنة... وفيها استدعي تقي الدِّين أحمد بن تيميّة من دمشق إلى مصر وعقد له مجلس وأمسك وأُودع الاعتقال بسبب عقيدته، فإنّه كان يقول بالتجسيم على ما هو منسوبٌ إلى ابن حنبل)(١).

والذين اعتقلوه وحبسوه لم يكونوا من علماء الشيعة، فضلاً عن الناقل

<sup>(</sup>١) تأريخ أبي الفداء المسمّى المختصر في أخبار البشر: ج٢ ص٣٩٢.

١٧٨ .....التوحيد عند الشيخ ابن تيمية للخبر .

(٢) ما ورد في كتاب (الجوهر المنظّم في زيارة القبر المكرّم) للإمام أحمد الهيتمي، المتوفّى سنة ٩٧٣هـ، حيث يبدأ كلامه في مقدّمة الكتاب بالهجوم العنيف على ابن تيميّة قائلاً: (من هو ابن تيميّة حتّى يُنظر إليه، أو يعوّل في شيء من أمور الدِّين عليه، وهل هو إلّا كها قال جماعة من الأئمّة الذي تعقّبوا كلهاته الفاسدة وحججه الكاسدة حتّى أظهروا عوار سقطاته وقبائح أوهامه وغلطاته، وهل هو إلّا عبد أضله الله وأغواه وألبسه رداء الخزي وأرداه، وبوّأه من قوّة الافتراء والكذب ما أعقبه الهوان وأوجب له...)(١).

ولعل هذا التشدّد من الإمام الهيتمي على ابن تيميّة يعود لأسبابٍ ثلاثة بحسب ما يُفهم من كلامه، وهي:

السبب الأوّل: موقف ابن تيميّة من أهل بيت رسول الله عَلَيْكَ ، وقد بيّن ذلك تفصيلاً صاحب كتاب (أخطاء ابن تيميّة في حقّ رسول الله وأهل بيته) السيّد الشريف الدكتور محمود السيّد صبيح، أحد كبار علاء أفريقيا، وكذلك في كتاب (المقالات السنيّة في كشف ضلالات أحمد بن تيميّة).

السبب الثاني: مخالفات ابن تيميّة لأهل السنّة في التوحيد، وفي شخص النبيّ عَلَيْكَ مع ادّعائه وأتباعه بأنّهم يعظّمون النبيّ عَلَيْكَ .

ولكي يكون القارئ الكريم على بينة من الأمر، وتوضيحاً لنظرة ابن تيمية لشخص الرسول الأكرم على بينة ننقل بعضاً ممّا يقوله في حقّ خاتم الأنبياء والمرسلين عليه ؛ يقول في (مجموعة الفتاوى): (بل أنكروا إذا كان مقصوده بالسفر مجرّد القبر \_أي قبر النبيّ \_من غير أن يقصد الصلاة في

<sup>(</sup>١) الجوهر المنظّم في زيارة القبر المكرّم: ص٥٧٥.

المسجد، وجعلوا هذا من السفر المنهيّ عنه... وتنازعوا حينتُ فيمن سافر لمجرّد زيارة قبور الأنبياء والصالحين هل يقصر الصلاة؟ على قولين...)(1). ثمّ إنّه يعتبر أنّ القول الآخر هو أنّه لابدّ أن يتمّ الصلاة، لأنّ السفر سفر معصية.

فهل من مسلم عاقل يوافق على كون زيارة قبر النبيّ عَلَيْكَ تدخل في إطار السفر المنهيّ عنه؟!

وفي موضع آخر يتحدّث عن مضمون الحديث: (لا تشدّ الرِّحال إلّا إلى ثلاث...) فيقول: (إنّه لو كان قبر نبيّنا يُزار كها تُزار القبور لكان أهل مدينته أحقّ الناس بذلك، كها أنّ أهل كلّ مدينة أحقّ بزيارة من عندهم من الصالحين، فلمّا اتّفق السلف وأئمّة الدِّين على أنّ أهل مدينته لا يزورون قبره، بل ولا يقفون عنده للسلام إذا دخلوا المسجد وخرجوا وإن لم يسمَّ هذا زيارة، بل يُكره لهم ذلك كها ذكر ذلك مالك وبيّن أنّ ذلك من البدع).

ثمّ يتابع منكراته في (مجموعة الفتاوى) فيشير إلى عدم ضرورة السلام على النبيّ سَلَقِيَّ فيقول: (وأمّا إتيان القبر للسلام عليه، فقد استغنوا عنه بالسلام عليه في الصلاة)(٢).

ويتابع الهيتمي قائلاً: (ومن هو ابن تيميّة حتّى يُنظَر إليه... وأمّا تخيّل بعض المحرومين أنّ منع الزيارة أو السفر إليها \_إشارة إلى ابن تيميّة \_من باب المحافظة على التوحيد، وأنّ فعلها ممّا يؤدّي إلى الشرك، فهو تخيّلُ باطل دالّ على غباوة متخيّله وخباله)(٣).

<sup>(</sup>۱) مجموعة الفتاوى: ج۷۷ ص۱۸۳\_۱۸۶.

<sup>(</sup>٢) مجموعة الفتاوى: ج٧٧ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) الجوهر المنظّم: ص٥٧.

السبب الثالث: تجاوزات ابن تيميّة بحقّ الخالق كالقول بالتجسيم، حيث يتابع الإمام الهيتمي قوله بحقّ ابن تيميّة: (حتّى تجاوز ـ أي بعد تعدّيه على حرمات الرسول عَلَيْكُ ـ إلى الجناب الأقدس المنزّه عن كلّ نقص والمستحقّ لكلّ كهال أنفس، فنسبَ إليه العظائم والكبائر، وخرق سجاف عظمته وكبرياء جلالته بها أظهره للعامّة على المنابر من دعوى الجهة والتجسيم، وتضليل من لم يعتقد ذلك من المتقدّمين والمتأخّرين، حتّى قام عليه علماء عصره، وألزموا السلطان بقتله أو حبسه وقهره، فحبسه إلى أن مات، وخمدت تلك البدع، وزالت تلك الظلمات، ثمّ انتصر له أتباع...)(۱).

(٣) ما ورد في كتاب (ابن تيميّة: حياته وعصره، آراؤه وفقهه) للإمام محمّد أبو زهرة حيث قال: (هذا كلام ابن تيميّة بنصّه، ولا تتّسع عقولنا لإدراك الجمع بين الإشارة الحسيّة بالأصابع والإقرار بأنّه في السهاء، وأنّه يستوي على العرش، وبين التنزيه المطلق عن الجسميّة والمشابهة للحوادث)(٢).

(٤) ما ورد في كتاب (منهاج السنّة) لابن تيميّة، حيث نجد التصريح الواضح منه بذلك، فيقول:

(وقد يُراد بالجسم ما يشار إليه أو ما يُرى، أو ما تقوم به الصفات، والله تعالى يُرى في الآخرة، وتقوم به الصفات، ويشير إليه الناس عند الدّعاء بأيديهم وقلوبهم ووجوههم وأعينهم، فإنْ أراد \_ أي العلاّمة الحليّ \_ بقوله: «ليس بجسم» هذا المعنى، قيل له: هذا المعنى الذي قصدت نفيه بهذا اللّفظ معنى ثابت بصحيح المنقول وصريح المعقول)(").

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) ابن تيميّة، حياته وعصره آراؤه وفقهه: ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة: ج٢ ص١٣٥.

(٥) ما ورد في كتاب (المقالات السنية في كشف ضلالات أحمد بن تيميّة) للشيخ عبد الله الهروي نسبة إلى هرر الواقعة في المنطقة الداخليّة من أفريقيا، فيقول: (المقالة الثالثة: قوله بالجسميّة، وأمّا قوله بالجسميّة في حقّ الله تعالى، فقد ذكر ذلك في كتابه شرح حديث النزول ونصّه أي نصّ كلام ابن تيميّة في شرح الحديث وأمّا الشرع فمعلوم أنّه لم ينقل عن أحد من الأنبياء ولا الصحابة ولا التابعين ولا سلف الأمّة أنّ الله جسم، أو أنّ الله ليس بجسم، بل النفي والإثبات بدعة في الشرع)(۱).

فهنا ابن تيميّة يصرّح بما لا يدَع مجالاً للشكّ بأنّ النفي للجسميّة عن الله بدعة في الشرع.

(٦) ما ورد في مقدّمة كتاب (ابن تيميّة ذلك الوهم الكبير): (لقد اختصر التيميّة الوهّابية واختزلوا دين الإنسان في شخص ابن تيميّة، ومن بعده ابن عبد الوهّاب حتّى أنّك إذا طالعت كتبهم أو سمعت دروسهم وخطبهم لا تقرأ ولا تسمع إلّا «قال شيخ الإسلام»، «قال ابن تيميّة»، وكأنّ ابن تيميّة هذا صار رسولاً آخر للمسلمين لا يؤخذ الدِّين إلّا منه ولا تعتمد الأحكام إلّا بتقريره.

...والكلام على معتقد ابن تيميّة ومخالفاته ليس أمراً مبتدعاً ولا مستحدَثاً، بل إنّه قد ردّ عليه وانتقده الكثيرون في عصره وحتّى يوم الناس هذا، ومن هؤلاء نذكر الحافظ شمس الدِّين الذهبي، وابن جهبل الحلبي، وتقي الدِّين السبكي، وابنه تاج الدِّين، وابن شاكر الكتبي، والقاضي صفيّ الدِّين الهندي، وجلال الدِّين القزويني، وعلاء الدِّين البخاري، وكهال الدِّين المندي، والحافظ صلاح الدِّين العلائي، والحافظ ابن رجب الحنبلي، ابن الزملكاني، والحافظ صلاح الدِّين العلائي، والحافظ ابن رجب الحنبلي،

<sup>(</sup>١) المقالات السنبة في كشف ضلالات ابن تبمبّة: ص٩٢.

وبدر الدِّين بن جماعة، وأبو حيّان الأندلسي المفسّر، وعفيف الـدِّين اليافعي، والفرغاني الحنفي، والحافظ ابن حجر العسقلاني، والحافظ ابن حجر الهيتمي، والإمام الحصني، والحافظ العراقي، والحافظ السخاوي، وزيد الدين المناوي، والجلال الدواني، ومحمّد بن علي بن علّان الصدّيقي، وملاّ علي القاري، والشهاب الخفاجي، والعلاّمة الزرقاني، والعلاّمة محمّد زاهد الكوثري ...(۱).

... وبعد، فإنّه لا عداوة بيننا وبين ابن تيميّة)(٢).

ويقول في موضع آخر: (عقيدة ابن تيميّة هي عقيدة التجسيم والتشبيه). هذا ما يصل إليه الباحث في كلّ تحقيق يقوم به في تراث ابن تيميّة.

ومع كلّ هذا نجد أنصار ابن تيميّة يدافعون عنه، بل يؤلّفون المؤلّفات لدفع ما يسمّى بالشبهات عنه كها في كتاب (دعاوى المناوئين لشيخ الإسلام ابن تيميّة، عرض ونقد) تأليف الدكتور عبد الله الغصن حيث يقول: (المطلب الأوّل: دعوى أنّ شيخ الإسلام مجسّم ومشبّه).

ثمّ ينقل عشرات الكلمات لعلماء المسلمين الذين اتّهموه بالتجسيم فيقول: (فمنها رميه بأنّه مجسّم كما قال الحصني: والحاصل أنّه وأتباعه من الغلاة في التشبيه والتجسيم)(").

فإذا كانت هذه مجرّد اتّهامات، لنا أن نسأل عن السبب في هذه العشرات من الكتب للدفاع عنه، وهل كلّ ما قاله هؤلاء الأعلام افتراءٌ عليه؟

<sup>(</sup>١) وعشرات بل مئات على المسلمين من مختلف الاتجاهات وقالوا بأنّ هذا الرجل صاحب بدعة. ابن تيميّة ذلك الوهم الكبير: ص٨.

<sup>(</sup>١) ابن تيميّة ذلك الوهم الكبير، مخالفاته لأهل السنّة: ص٦.

<sup>(</sup>٢) دعاوى المناوئين لشيخ الإسلام ابن تيميّة: ص١٣٩.

ثمّ يقول: (منها أنّ ابن تيميّة أثبت النزول... ومنها أنّه يشبّه).

ثمّ ينقل عن أبي الحسن علي الدمشقي عن أبيه قوله: (كنّا جلوساً في صحن الجامع الأموي في مجلس ابن تيميّة فذكّر ووعظ، وتعرّض لآيات الاستواء، ثمّ قال: واستوى الله على عرشه كاستوائي هذا، فوثب الناس عليه وثبة واحدة وأنزلوه عن الكرسي وبادروا إليه ضرباً باللكم والنعال)(١) وغير ذلك.

(٧) ما ورد أيضاً في كلمات ابن تيميّة في (شرح حديث النزول) والذي حاول فيه الفرار من محذور التجسيم ولكنّه مع ذلك وقع ولم يستطع الفرار، فقال:

(فمن قال: إنّ الله جسم، وأراد بالجسم هذا المركّب، فهو مخطئ، ومن قصد نفي هذا التركيب عن الله: فقد أصاب في نفيه عن الله.. ولفظ التركيب قد يُراد به: أنّه ركّبه مُركّب أو أنّه كانت...)(٢).

فابن تيميّة يعتقد أنّ الله سبحانه وتعالى مركّب، ولكنّه لم يركّبه أحد، بل هو من الأزل مركّب، وقد ثبت في محلّه أنّ كلّ مركّب محتاج إلى أجزائه، فيثبت أنّ الله محتاج، فيكون حادثاً.

فهو لم ينفِ عن الله مطلق التركيب و لا أصله، بل نفي عنه تركيباً معيّناً.

(٨) وهو ما نختاره أيضاً من كلمات وعبارات ابن تيميّة الواردة في (تلبيس الجهميّة في تأسيس بدعهم الكلاميّة) حيث يقول:

(إنّ لفظ الجسم والعرض والمتحيّز ونحو ذلك، ألفاظٌ إصطلاحيّة، وقد قدّمنا غير مرّة أنّ السلف والأئمّة لم يتكلّموا في ذلك في حـقّ الله لا بنفي ولا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) شرح حديث النزول: ص٢٣٧\_٢٣٨.

بإثبات، بل بدّعوا أهل الكلام بذلك، وذمّوهم غاية الذمّ)(١).

فإلى هنا ابن تيميّة لا يثبت الجسم ولا ينفيه، فمن أين ننسب له القول بالجسميّة؟ هذا ما نثبته من تتمّة كلامه حيث يقول: (ولم يذمّ أحدٌ من السلف أحداً بأنّه مجسّم، ولا ذمّ المجسّمة، وإنّا ذمّوا الجهميّة النفاة لذلك وغيره، وذمّوا أيضاً المشبّهة... ومن أسباب ذمّهم للفظ الجسم والعرض ونحو ذلك ما في هذه الألفاظ من الاشتباه ولبس الحقّ، كما قال الإمام أحمد... لكن أيّ مخذور في ذلك، وليس في كتاب الله ولا سنة رسوله ولا قول أحد من سلف الأمّة وأئمّتها أنّه ليس بجسم، وأنّ صفاته ليست أجساماً وأعراضاً. فنفي المعاني الثابتة بالشرع والعقل، بنفي ألفاظ لم ينف معناها شرعٌ ولا عقلٌ، وهلٌ وضلال)(۱).

ويقول في نفس الكتاب: (وإن أردت أنهم وصفوه بالصفات الخبرية، مثل: الوجه واليد، وذلك يقتضي التجزئة والتبعيض، أو أنهم وصفوه بها يقتضي أن يكون جسما، والجسم متبعض ومتجزّئ، وإن لم يقولوا هو جسم، فيُقال له: لا اختصاص للحنابلة بذلك، بل هو مذهب جماهير أهل الإسلام، بل وسائر الملل وسلف الأمّة وأئمّتها) (٣).

وأنّى لابن تيميّة أن ينسب ذلك لأئمّة السلف وعلمائهم، وكذلك تلامذته ومن هم على شاكلته الذين حذوا حذوه وصرّحوا بأنّ الله تعالى جسم، ومنهم الشيخ العثيمين في (شرح العقيدة الواسطيّة) حيث يقول:

(وأمّا أدلّة نفاة الرؤية العقليّة فقالوا لو كان الله يُرى لزم أن يكون جسماً،

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج١ ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج١ ص٢٥١.

والجسم ممتنع على الله تعالى لأنّه يستلزم التشبيه، والردّ عليهم أنّه إن كان يلزم من رؤية الله تعالى أن يكون جسماً فليكن كذلك)(١).

ويقول أيضاً في الكتاب: (إن أردتم بأنّه ليس لله ذات تتّصف بالصفات اللازمة واللائقة بها، فقولكم باطل، وإن أردتم بالجسم الذي قلتم يمتنع أن يكون الله جسماً الجسم المركّب من العظام واللحم والدم وما أشبه ذلك، فهذا ممتنعٌ على الله)(٢).

### تاريخ التجسيم عند ابن تيميت

حاول بعض أتباع الشيخ ابن تيمية أن يوهموا الآخرين بأنّ ابن تيميّة كان في زمانه رافعاً لراية التوحيد الحقّ، وأنّه كان إماماً لأهل السنّة والجماعة، وأنّ هناك افتراءات عليه حصلت له بعد وفاته ومنها نسبة القول له بالتجسيم.

ولكننا عندما نرجع إلى تأريخ هذا الرجل نجد أنّه في زمانه كان متهماً بالتجسيم والتشبيه، وسُجِنَ على هذا الأساس، ومن المصادر التاريخيّة التي أشارت لذلك كتاب (تأريخ أبي الفداء، المسمّى: المختصر في أخبار البشر) تأليف الملك المؤيّد شاهنشاه بن أيّوب المتوفّى سنة ٧٣٧هـ. وقد وردت ترجمة صاحب الكتاب في (شذرات الذهب في أخبار من ذهب) لابن عهاد الحنبلي الدمشقي، وفيه يقول عنه: (وفيها صاحب حماة الملك المؤيّد عهاد الديّين إسهاعيل شاهنشاه أيّوب العالم العلاّمة المُفنّن، الشافعي السلطان، وذكر له الأسنوي في طبقاته ترجمة عظيمة، وقال: كان جامعاً لأشتات العلوم، والنحو، وعلم أعجوبة من أعاجيب الدُّنيا، ماهراً في الفقه، والتفسير، والنحو، وعلم

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٣٨٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص ۳۲۱.

الميقات، والفلسفة، والمنطق، والطبّ، والعروض، والتاريخ، وغير ذلك من العلوم، شاعراً، ماهراً، كريهاً إلى الغاية، صنف في كلّ علم تصنيفاً أو تصانيف...)(١) وكان هذا المؤلّف معاصراً لابن تيميّة، باعتبار أنّ وفاته كانت في سنة ٧٣٢هـ.

يقول صاحب كتاب تاريخ أبي الفداء عن ابن تيميّة (وقد ذكرنا بعضه): (وفيها \_ أي في سنة ٢٠٧ه \_ \_ استدعي تقيّ الدِّين أحمد بن تيميّة في دمشق إلى مصر وعقد له مجلس وأُمسك وأُودِع الاعتقال بسبب عقيدته فإنّه كان يقول بالتجسيم)(٢).

ومثل هذا الشاهد ذكره من المعاصرين الإمام محمّد أبو زهرة، من كبار على الأزهر الشريف في كتابه (تأريخ المذاهب الإسلاميّة في السياسة والعقائد وتأريخ المذاهب الفقهيّة) حيث يقول: (وعلى ذلك يقرّر ابن تيميّة أنّ مذهب السلف هو إثبات كلّ ما جاء في القرآن الكريم من فوقيّة وتحتيّة واستواء على العرش، ووجه ويد ومحبّة وبُغض، وما جاء في السنة من ذلك أيضاً من غير تأويل، وبالظاهر الحرفي، فهل هذا هو مذهب السلف حقّاً؟ ونقول في الإجابة عن ذلك: لقد سبقه بهذا الحنابلة في القرن الرابع الهجري كما بيّنا، وادّعوا أنّ ذلك مذهب السلف، وناقشهم العلهاء في ذلك الوقت، وأثبتوا أنّه يؤدّي إلى التشبيه والجسميّة لا محالة، وكيف لا يؤدّي إلى الخطيب والإشارة الحسيّة إليه جائزة، وقد تصدّى لهم الإمام الفقيه الحنبلي الخطيب ابن الجوزي...)(٣).

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب في أخبار من ذهب: ج٨ ص١٧٢.

<sup>(</sup>٢) تأريخ أبي الفداء المسمّى المختصر في أخبار البشر: ج٢ ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) تاريخ المذاهب الإسلاميّة في السياسة والعقائد وتأريخ المذاهب الفقهيّة: ص١٨٢،

وبالإضافة إلى تاريخ هذا الإنسان الذي سُجِنَ بسبب مخالفاته العقائديّة لأكثر أهل السنّة والجهاعة، نجده أيضاً يحاول اختراع مسائل في التوحيد لأجل تمرير معتقداته وتكفير مخالفيه، يقول صاحب كتاب التنديد بمَن عدّد التوحيد عن ذلك: (وأمّا القسم الثالث من التوحيد وهو ما سمّوه بتوحيد الأسهاء والصفات فقد أشار إليه وذكره ابن تيميّة في منهاج سنته باسم: إثبات حقائق أسهاء الله وصفاته. والمراد من هذا التقسيم إثبات التشبيه والتجسيم وبيان أنّه غير مذموم...)(١).

إذن دعوى أنّ هذه النظريّة هي نظريّة أهل السنّة والجماعة، ونظريّة السلف، هي دعوى باطلة.

## أصحاب التجسيم ومحاولات الدفاع

هناك محاولات قام بها بعض أصحاب نظرية التجسيم راموا من خلالها الدفاع عن أنفسهم بسبب ما ورد في أقوالهم، وهذا خير شاهد على وقوعهم في التشبيه والتجسيم، وإلا لماذا لم يدافع الأشاعرة عن أنفسهم في هذا المجال، وكذلك المعتزلة والصوفية والإمامية، ولا يحتاجون إلى ذلك، والدليل واضح وهو أنّ ما قاله هؤلاء لا توجد فيه رائحة تشبيه أو تجسيم.

ومن هذه المحاولات نذكر:

المحاولة الأولى: وقد تقدّم الكلام عنها، وحاصلها: أنّهم قالوا: «إنّ الله جسم لا كالأجسام»، فهل مرادهم أن ينفوا عن الله الجسميّة، أم مرادهم أن ينفوا عن الله أنّه لا يشابهه جسم وإن كان جسماً؟ فأيّ منهما مرادهم؟

الفقرة رقم: ٢٤٤.

<sup>(</sup>١) التنديد بمَن عدّد التوحيد: ص١٩.

وبتعبير آخر: هل المراد نفي الشّبه فقط أم نفي أصل الجسميّة؟

فإن كان المراد نفي الجسميّة فليقولوا إذن بأنّه ليس بجسم، وبتعبير منطقي: اجعلوها سالبة بانتفاء الموضوع، وقولوا: ليس بجسم، كما قال بذلك أئمّة أهل البيت عليه وإلا فصريح كلامهم هو إثبات أصل الجسميّة ونفي شَبَههِ بسائر الأجسام، وأنّ هذا الجسم لا يشبه جسماً آخر، فأصل الجسميّة وخصائصها ثابتان في كلامهم، وهم صرّحوا بأنّ قولهم (الله جسم) المراد منه اللفظ والمعنى، فيطلق عليه لفظ الجسم ومعنى الجسم أيضاً.

ومن الشواهد على ذلك ما ورد في كتاب (التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري). فقد ورد في المتن: (قال إمام الحرمين في الرسالة النظاميّة: اختلفت مسالك العلماء في هذه الظواهر(۱). فرأى بعضهم تأويلها، والتزم ذلك في آي الكتاب وما يصحّ من السنن، وذهب أئمّة السلف إلى الانكفاف عن التأويل وإجراء الظواهر على مواردها وتفويض معانيها إلى الله تعالى)(۱).

إذن فهم يطلقون اللفظ ولكن يقولون إنّ المعنى غير مرادٍ فيكون اللّفظ قد استعمل في غير ما وضع له، وهذا هو المجاز، وهذه نظريّة السلف.

لكن علي بن عبد العزيز يقول معلقاً على هذه النظريّة: (نسبة تفويض معاني الصفات للسلف الصالح خطأ بالغ) أي أنّ نسبة هذا الكلام من إمام الحرمين للسلف غير صحيحة (وتجهيل لهم، وتقوّل عليهم بها لم يعتقدوه، وإنّها مذهبهم إثبات معانى الصفات وفهمها ومعرفتها، وتفويض كيفيّاتها فقط...)(٣).

<sup>(</sup>١) من قبيل استوى على العرش، وله يد ووجه....

<sup>(</sup>٢) التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري: ج١٣ ص٥٠١، كتاب التوحيد، باب: ٢٢، ح٧٤١٨\_٧٤١٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

وتقرير كلامه: في قولنا مثلاً بأنّ الله له يد، أنّ لفظ اليد استعمل في معناه، واليد في اللّغة هي الجارحة، نعم نحن لا نعرف كيفيّة اليد هل هي بخمس أصابع أو عشر ... هذه الكيفيّة فقط مجهولة، وإلاّ فإنّه تعالى له يد.

فهؤلاء لولم يعتقدوا بالجسميّة أو باليد أو بالوجه... لقالوا إنَّه ليس بجسم، وليس له يد. لكنّهم صرّحوا أنّ اليد لفظاً ومعنىً موجودة لله تعالى، واختلفوا في الكيفيّة فقط.

و بهذا يثبت مدّعانا في أنّ هؤلاء قالوا صراحةً بالتجسيم، وإنّما نفوا أن يكون مشابهاً لأجسام الآخرين، ونفي التشبيه لا ينفي أصل الجسميّة.

المحاولة الثانية: عندما سمّي أصحاب هذا المنهج بالمجسّمة والمشبّهة قالوا: صحيح أنّ هذه الصفات تجري بظاهرها اللّفظي واللّغوي والمعنوي على الله تعالى، ولكن بقيدٍ هو: بلا تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل ولا تأويل ولا تعريف.

وإذا ما أردنا أن نضم هذه المحاولة إلى سابقتها، فمفاد زعمهم وقولهم يمكن تصويره على الشكل التالي: الله تعالى جسم لا كالأجسام، بلا تشبيه وبلا تعطيل وبلا تمييف وبلا تحريف.

وصرّحوا في كلماتهم كثيراً بهذا الأمر، ومن ذلك ما ورد في كتاب (شرح الأصبهانيّة) وهو شرح عقيدة مختصرة لأبي عبد الله محمّد بن محمود بن محمّد بن عباد العجلي الأصبهاني الأشعري المتوفّى سنة ٦٨٨ هـ، تأليف ابن تيميّة، وفيه يقول: (فالذي اتّفق عليه سلف الأمّة وأئمّتها: أن يوصف الله بها وصف به نفسه وبها وصفه به رسوله، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل)(۱).

<sup>(</sup>١) شرح الأصبهانيّة: ص٢٤\_٢٥.

المورد الثاني: ما ورد في كتاب (مجموعة الفتاوى) لابن تيميّة، حيث يقول: (فمذهب السلف إثبات الصفات وإجراؤها على ظاهرها - أي معانيها الأصليّة - ونفي الكيفيّة عنها لأنّ الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات...)(١).

المورد الثالث: ما ورد في (مجموع الفتاوي) لابن باز، حيث يقول:

(والواجب على المسلم أن يسلك في هذه الآيات وما في معناها من الأحاديث الصحيحة الدالّة على أسماء الله وصفاته مسلك أهل السنة والجماعة، وهو الإيمان بها، واعتقاد صحّة ما دلّت عليه وإثباته له سبحانه على الوجه اللائق به من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، وهذا هو المسلك الصحيح الذي سلكه السلف الصالح واتّفقوا عليه...)(٢).

المورد الرابع: ما ورد في كتاب (فتاوى اللجنة الدائمة) وفيه: (بل يثبتون لله ما دلّت عليه حقيقة... ولا شكّ أنّ الحقّ مع السلف ومن تبعهم في إثبات معاني النصوص حقيقةً من غير تكييف ولا تمثيل له بخلقه ولا تأويل ولا تعطيل؛ لأنّ الأصل الحقيقة، ولا دليل على العدول عنها) (٣).

والغريب أنّ كلّ هؤلاء يقولون: لا تمثيل ولا تكييف، ولكن لا أحد منهم يقول: ولا تجسيم... وهذا ما يكشف بالملازمة عن قولهم بالجسميّة.

المورد الخامس: ما ورد في كتاب (عقيدة السلف وأصحاب الحديث أو الرسالة في اعتقاد أهل السنّة وأصحاب الحديث والأئمّة) تأليف الإمام عبد الرحمن أبي عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني، المتوفّى سنة ٤٤٩هـ.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى: ج١١ ص١٣٩.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي ومقالات لابن باز: ج١ ص١٣٧.

<sup>(</sup>٣) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة: ج٣ ص١٧٩\_١٨٠.

وفيه يقول: (التشبيه ينقسم إلى قسمين: تشبيه المخلوق بالخالق، كتشبيه النصارى عيسى بالله، وتشبيه المشركين أصنامهم بالله. والثاني: تشبيه الخالق بالمخلوق، كقول المشبّهة: لله يد كأيدينا وسمع كأسهاعنا). وبعد أن يتعرّض لتعريف التحريف اللفظي والمعنوي يتابع القول: (وقد أعاذنا الله تعالى \_أهل السنّة \_ من التحريف والتشبيه والتكيف...)(١).

فالفرق إذن بين المحاولتين: أنّ المحاولة الأولى لا تنفي الجسميّة، وإنّا تنفي التشبيه فقط. والمحاولة الثانية لا يوجد فيها بلا تجسيم، بل يوجد فيها (بلا تحريف وبلا تكييف وبلا تعطيل ولا تمثيل).

وهذا يكشف عن أنهم يؤمنون بالجسميّة، ولكن لا يشبّهون جسمه تعالى بأجسام المخلوقين، وأمّا أصل الجسميّة فيؤمنون بها.

وبهذا يتضح أنّ هذه المحاولات فيها خلل؛ لكونها لا تنفي الجسميّة أوّلاً، ولأنّها تنفى الكيفيّة والمثليّة ثانياً.

## الشيخ عبده ورده على المجسمة

انتقد الشيخ محمّد عبده أحد كبار أعلام الأزهر نظريّة ابن تيميّة في الصفات؛ لما تؤدّي إليه من التجسيم والتشبيه، وفي حاشية كتاب (دفع شبهة التشبيه) للإمام عبد الرحمن أبي الحسن الجوزي، المتوفّى سنة ٥٩٧هم، يعلّق الشيخ محمّد عبده في حاشيته على الكتاب فيها كتبه على العضديّة عند الكلام على حديث افتراق الأمّة، فيقول: (فإنْ قلت: إنّ كلام الله وكلام النبيّ عَلَيْكُ مؤلّف من الألفاظ العربيّة ومدلولاتها معلومة لدى أهل اللغة، فيجب الأخذ بحاقّ مدلول اللفظ كان ما كان [بمقتضى نزول القرآن بلسانٍ عربيًّ

<sup>(</sup>١) عقيدة السلف و أصحاب الحديث: ص١٦٢\_١٦٤.

مُبين] قلت لو التزمنا بهذا [أي بنظريّة أتباع ابن تيميّة الذين قالوا بأنّ الصفات في القرآن والروايات نحملها على ظاهرها بلا تصرّف في اللّفظ والمعنى وإلاّ للزم التأويل المرفوض] قلت: حينتذ لم يكن ناجياً إلّا طائفة المجسّمة). ومراده أنّ الأمر لو كان كذلك، لكانت كلّ النظريّات والمدارس العقديّة والفكريّة مؤدّية إلى النار، وباطلة لما فيها من الشرك، وبالتالي فالموحّدون هم المجسّمة فقط.

ثمّ يتابع القول: (لم يكن ناجياً إلّا طائفة المجسّمة الظاهريّون القائلون بوجوب الأخذ بجميع النصوص وترك طريق الاستدلال رأساً، مع أنّه لا يخفى ما في آراء هذه الطائفة من الاختلال مع سلوكهم طريقاً ليس يفيد اليقين بوجه، فإنّ للتخاطبات مناسبات، فلا سبيل إلّا إلى الاستدلال حتّى ننقل ونؤوّل ما يبدى بظاهره نقصاً إلى ما يفيد الكهال)(۱).

### ابن الجوزي وردّه على المجسمة

يُعتبر ابن الجوزي أحد أعلام المذهب الحنبلي، ولكنّه أنكر على أتباع ابن تيميّة قولهم بالتجسيم والتشبيه، وحاول الدفاع عن الإمام أحمد بن حنبل الذي نسب إليه المجسّمة أُموراً هو بريءٌ منها، كما ادّعى ابن الجوزي.

يقول ابن الجوزي في كتابه (دفع شُبه التشبيه): (ورأيت من أصحابنا \_ أي الحنابلة \_ من تكلّم في الأصول بها لا يصلح، ورأيتهم قد نزلوا إلى مرتبة العوام فحملوا الصفات على مقتضى الحسّ، فسمعوا أنّ الله سبحانه خلق آدم على صورته فأثبتوا له صورة ووجها زائداً على اللذات، وعينين وفها ولهوات وأضراساً وأضواء لوجهه هي السبحات ويَدَين وأصابع وكفّاً

<sup>(</sup>١) دفع شُبه التشبيه بأكفّ التنزيه: ص٨، الحاشية رقم: ٢.

وخنصراً وإبهاماً وصدراً وفخذاً وساقين ورجلين، وقالوا: ما سمعنا بذكر الرأس، وقالوا: يجوز أن يَمسّ ويُمَسّ ويدني العبد من ذاته، وقال بعضهم: ويتنفّس، ثمّ إنّهم يرضون العوامّ بقولهم: لا كما يعقل).

أي هذه الـ(لا) التي أضافوها إلى قولهم (لا كالأجـسام) و(لا بتكييف) هي برأي ابن الجوزي لخداع العوام وللتعمية والتمويه.

ثمّ يتابع: (وقد تبعهم خلقٌ من العوامّ، وقد نصحت التابع والمتبوع فقلت لهم: يا أصحابنا أنتم أصحاب نقل وأتباع، وإمامكم الأكبر أحمد بن حنبل يقول وهو تحت السياط: كيف أقول ما لم يقل، فإيّاكم أن تبتدعوا في مذهبه ما ليس منه، ثمّ قلتم في الأحاديث: تُحمل على ظاهرها، فظاهر القدم الجارحة).

ثمّ يذكر شاهداً فيقول: (فإنّه لمّا قيل في عيسى: «روح الله» اعتقدت النصارى أنّ لله سبحانه وتعالى صفة هي روح ولجت فيه، ومن قال استوى بذاته المقدّسة فقد أجراه سبحانه مجرى الحسيّات).

ثمّ يتألمّ ابن الجوزي من بعض علماء الحنابلة فيقول: (فلا تدخلوا في مذهب هذا الرجل الصالح السلفي ما ليس منه، فقد كسيتم هذا المذهب شيئاً قبيحاً وهو التجسيم حتّى صار لا يقال عن حنبلي إلّا مجسّم)(١).

ومن كلام الجوزي وإنكاره على أتباع الحنابلة وعموم مدرسة ابن تيميّة ومحمّد بن عبد الوهّاب، يتبيّن لنا رأي علماء السنّة في التوحيد الذي شوّه حقيقته ابن تيميّة وأتباعه الذين يقومون في عصرنا الحاضر بتبديل المناهج الدراسيّة في المدارس وإدخال منهج التجسيم فيها.

ويتابع ابن الجوزي القول: (ثمّ زيّنتم مذهبكم أيضاً بالعصبيّة ليزيد بن

<sup>(</sup>١) دفع شُبه التشبيه بأكفّ التنزيه الامام ابن الجوزي الحنبلي: ص٩٧ إلى ص١٠٢.

معاوية، وقد علمتم أنّ صاحب هذا المذهب أجاز لعنته...)(١).

هذه شهادة من ابن الجوزي نضعها بين يدي القارئ الكريم ليطّلع على حقيقة موقف علماء السنّة، ولا سيّما أئمّة الحنابلة من مدرسة التجسيم.

#### الملازمة بين التشبيه والتجسيم

من الأساليب المهمّة التي ابتدعها البعض في الدفاع عن ابن تيميّة ونفي القول بالتجسيم عنه: محاولة القول بأنّ منهج ابن تيميّة وأتباعه ينفي التشبيه أو التكييف والتمثيل عن الله، وهذا يتضمّن نفى التجسيم عنه تعالى.

وفي معرض الإجابة عن ذلك نشير إلى أنّنا سنكتفي بها قاله ابن تيميّة من عدم وجود ملازمة بين نفي التشبيه والتمثيل وبين نفي التجسيم \_كها ذكرنا سابقاً \_ وبالتالي فليس كلّ من نفى التمثيل والتشبيه عنه سبحانه ينفي الجسميّة عنه، فقد ينفى البعض التشبيه والتمثيل ولكنّه يلتزم بالتجسيم.

ولكي لا نُتَّهم بأنًا نقتطع من كلام ابن تيميّة ما يتناسب مع هدفنا وغايتنا ننقل كلماته وكلمات أتباعه من موارد متعدّدة ومنها:

المورد الأوّل: ما ورد في كتاب (درء تعارض العقل والنقل): (و في الجملة الكلام في التمثيل والتشبيه، ونفيه عن الله مقام، والكلام في التجسيم ونفيه مقامٌ آخر)(٢).

ومفاد هذا الكلام أنّه من خلال عطف التفسير في قوله (التمثيل والتشبيه) يتبيّن أنّ المراد من التمثيل والتشبيه أمرٌ واحد، وثانياً: أنّه لا يتبادر إلى الذهن أنّ نفي التمثيل والتشبيه عن الله تعالى يلازم نفي الجسميّة، فالقول

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٠٢.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل: ج٢ ص٥٠٥.

بأنّ الله تعالى ليس له مثيلٌ أو شبيه، لا يلزم منه أنّـ ه ليس لـ ه جـسم، ولكـن جسم لا كالأجسام.

المورد الثاني: ما ورد في (شرح الأصبهانيّة) ضمن سلسلة منشورات مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، وهو شرح عقيدة مختصرة لأبي عبدالله محمّد بن محمود بن محمّد بن عباد العجلي الأصبهاني الأشعري، المتوفّى سنة (٨٨٨هـ)، ومن تأليف ابن تيميّة، وفيه: (فالـذي اتّفق عليه سلف الأمّة وأئمّتها أن يوصف الله بها وصف به نفسه، وبها وصفه به رسوله من غير تحيف ولا تمثيل ومن غير تكيف ولا تمثيل)(۱).

والملاحظ هنا أنّه لا يضيف قيد (وبلا تجسيم).

قد يقال: إنّ هذا لا يثبت عدم نفيه للتجسيم؟

والجواب: بل هو يثبت؛ لأنه في مقام بيان عقيدته، وإذا صار في مقام البيان فلابد أن يذكر كل القيود التي يعتقد بها، وحيث إنه لا يعتقد بالتعطيل ولا بالتكييف ولا بالتمثيل ولا بالتحريف فقد ذكرها، أمّا حيث أنّه يعتقد بالجسم ولو بجسم لا كالأجسام له يشر إليها هنا.

وهذا من قبيل كون الرسول عَلَيْكَ في مقام بيان حقيقة الصلاة، فقال: إنّ الصلاة لها هذه الأجزاء، والذي يبطلها هذه الموانع، فلا يمكن أن نقول إنّ هناك أجزاء أخرى لم يشِر إليها، لأنّه في مقام البيان، سواء كان الإطلاق حكمياً أو مقامياً.

المورد الثالث: ما ورد في (مجموعة الفتاوى)، وفيها: (من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل...)(٢).

<sup>(</sup>١) شرح الأصبهانيّة: ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) مجموعة الفتاوي: المجلّد ٦، ج١١، ص١٣٩.

المورد الرابع: ما ورد في (مجموعة فتاوى ومقالات متنوّعة) لابن باز، أحد أئمّة الوهّابية المعاصرين، يقول: (والواجب على المسلم أن يسلك في هذه الآيات وما في معناه من الأحاديث الصحيحة الدالّة على أسهاء الله وصفاته مسلك أهل السنّة، وهو الإيهان بها واعتقاد صحة ما دلّت... من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل)(۱). وكها تلاحظ لم يذكر: وبلا تجسيم.

المورد الخامس: ما ورد في (فتاوى نور على الدرب) للإمام ابن باز، وفيه يقول: (وإنّما يُمِرُّون آيات الصفات وأحاديثها كما جاءت بغير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل...)(٢).

وهذا إصرار منهم على أنّ الحقيقة هي ما نقلناه وأنّهم لم ينفوا الجسميّة، مع أنّهم يمكنهم التعبير بوضوح عن معتقدهم من خلال اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء في المملكة العربيّة السعوديّة، والتي تمثّل الاتّجاه الوهّابي ومدرسة ابن تيميّة، وإصدار بيان واضح بكونهم لا يؤمنون بالتجسيم.

وهذا ما يدفعنا إلى الإعلان بوضوح: أنّه بمجرّد هذا الإعلان نكون على استعداد لطيّ صفحات هذا البحث وتأييد وتبنّي ما يقولونه حينئذٍ.

المورد السادس: في (فتاوى اللّجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء) جمع وترتيب أحمد بن عبد الرزّاق الدّويش، وبعد أن يشير إلى الصفات الخبريّة يقول: (ولا شكّ أنّ الحقّ مع السلف ومن تبعهم في إثبات معاني النصوص حقيقة، من غير تكييفٍ ولا تمثيل له بخلقه ولا تأويل ولا تعطيل،

<sup>(</sup>١) مجموعة فتاوى ومقالات متنوّعة: ج١ ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) فتاوي نور على الدرب: ج١ ص٠٥.

أنَّ الله تعالى له جسم ...............

لأنّ الأصل الحقيقة، ولا دليل على العدول عنها، فكان السلف بذلك أسعد بالدليل وبالله التوفيق. اللجنة الدائمة: عبد الله بن قعود، عبد الله بن غديان، عبد الرزّاق العفيفي، وابن باز)(١).

#### أبو زهرة ورأيه في المجسمة

من الذين اعترضوا على القائلين بالتجسيم: الإمام محمّد أبو زهرة في كتابه (ابن تيميّة حياته وعصره). يقول بعد أن ينقل نظريّة ابن تيميّة ويعمل على تقييمها لجهة عدم صلاحيّتها لدفع إشكاليّة التشبيه والتجسيم:

(وننتهي من هذا إلى أنّ ابن تيميّة يرى الألفاظ في اليد والنزول والقدم والوجه والاستواء على ظاهرها، ولكن بمعاني تليق بذاته الكريمة، وهنا نقف وقفة: إنّ هذه الألفاظ وضعت في أصل معناها لهذه المعاني الحسيّة... وإذا أطلقت على غيرها سواءٌ أكان معلوماً أو مجهولاً فإنّها قد استعملت في غير معناها)(٢).

فالإمام أبو زهرة يعتبر أنّ محاولة ابن تيميّة وقوله بأنّه تعالى جسم لا كالأجسام لا تجديه نفعاً في دفع شبهة التجسيم، والدليل على ذلك: أنّنا لو جئنا إلى أهل اللّغة لرأيناهم يقولون بأنّ الواضع عندما وضع مثل هذه الألفاظ فإنّا وضعها لمعانيها الحسيّة، فمثلاً يقول الراغب في مفرداته: (أصل الوجه الجارحة) وفي موضع آخر يقول: (اليد الأصل فيها الجارحة) ".

وهذه الألفاظ لا تُطلق على وجه الحقيقة على سواها. فإطلاق الوجه على

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء: ج٣ ص١٧٩\_١٨٠.

<sup>(</sup>٢) ابن تيميّة، حياته وعصره، آراؤه وفقهه: ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) المفردات، الراغب الأصفهاني، مادّة: الوجه، واليد.

غير الجارحة لا يكون حقيقيًا، وهو استعمال اللفظ في غير ما وضع له، فيكون مجازاً.

ولو سألنا أتباع ابن تيميّة والمدرسة السلفيّة عن قولهم بأنّ لله وجها، هل مرادكم بالوجه: المعنى المتعارف له؟ فإن قالوا: وجه لا كالوجوه، فهذا الوجه الذي هو لا كالوجوه معروف أم لا؟ فإن قالوا: غير معروف، فهذا يعني أنّهم يجهلون الله تعالى، لأنّهم لم يعرفوا ما هو الوجه، وهكذا اليد... فهو مجهول، ومفاد ذلك أنّهم لم يعرفوا الله، وبالتالي تكون عبادتهم عن جهل لا عن معرفة.

وأمّا لو قالوا بأنّهم يعرفون ذلك الوجه، فيكون مرادهم منه الجارحة بحسب المعنى اللّغوي، فحينئذٍ يثبت التجسيم.

وبهذا تكون محاولات أتباع هذه المدرسة فاشلة وغير نافعة في دفع إشكاليّة التجسيم.

#### المجسمة وتكفيرهم لخالفيهم

هناك نقاط اشتراك كثيرة بين جميع المدارس الإسلاميّة تشكِّل الإطار العامّ لاتِّجاه المسلمين وتسالمهم على مجموعة من الأفكار والمعتقدات مع الاختلاف في بعض التفاصيل، كالأشاعرة، والمعتزلة، والاثني عشريّة، والصوفيّة و....

وهذا الأمر لا ينطبق أبداً على مدرسة ابن تيميّة والإسلام الأموي الذي أسس له رأس النفاق معاوية بن أبي سفيان، ومن جاء بعده، حيث هناك التقاطعات الواسعة النطاق التي لا مجال معها للتقريب والتوفيق بينها وبين سائر المدارس الإسلاميّة، وفي الآونة الأخرة جرت محاولات حثيثة وجادّة

لتصوير مدرسة أهل البيت عليه وأتباعهم بأنّهم الوحيدون الذين يكفّرون جميع المسلمين، وبأنّ باقي المذاهب الإسلاميّة لا يوجد عندها شيء من هذا القبيل، وإنّها هذا من اختصاص مدرسة أهل البيت عليه وعلمائها الذين يعتبرون سائر المسلمين كفّاراً مخلّدين في النار.

وهذا إنْ وجد عند بعض علماء الشيعة، لكنّه ليس مورد إجماع، فهو رأيٌ ا اجتهاديّ قابل للموافقة وقابل للمخالفة.

وللردّ على هذه المغالطة والشبهة كان لابدّ من استعراض بعض الموارد التي نتبيّن من خلالها أنّ المسألة على النقيض تماماً، وأنّ المدرسة التكفيريّة الوحيدة بين المسلمين هي مدرسة ومنهج ابن تيميّة وأتباعه، وللتدليل على ذلك نذكر الشواهد التالية:

الشاهد الأوّل: ما ورد في كتاب إثبات الحَدّ، للدشتي المتوفّى سنة محمد وبذيله الردّعلى منكر الحكّ، يقول: (فمن زعم أنّ «الله على العرش استوى» على خلاف ما تقرّر في قلوب العامّة فقد كفر وارتدّعن دين الإسلام)(۱).

فأيّ عالم من علماء الإسلام قال على خلاف ما يعتقده العامّة القائلين بأنّ الله مستو وجالس وقاعد على العرش، فقد كفر وارتدّ عن دين الإسلام، وهل العالم بنظرهم لابدّ أن يأخذ علمه من عوامّ الناس، وما يفهمونه.

ثمّ يقول في الحاشية: (قيل ليزيد بن هارون «٢٠٦هـ»: مَن الجهميّة؟ قال: من زعم أنّ «الرحمن على العرش استوى» على خلاف ما يقرّ في قلوب العامّة، فهو جهميّ. ورواه البخاري في «خلق أفعال العباد» وعبد الله بن

<sup>(</sup>١) إثبات الحدّ لله عزّ و جلّ و بأنّه قاعد و جالس على عرشه: ص١١٨.

أحمد في «السنّة»، وانظر تعليق الذهبي في «العلوّ»)(١).

الشاهد الثاني: قال ابن تيميّة: (والذي تقرّر في قلوب العامّة أنّ الله مستوٍ على العرش)(٢).

وكلامهم واضح في أنّ من لم يعتقد بها يفهمه العامّة وما يفهمه أتباع هذا الاتجاه، فهو كافرٌ ومرتدّ عن الإسلام.

الشاهد الثالث: في فتاوى اللجنة الدائمة، قال في جواب عن سؤال حول الردّ على القائلين بأنّ «الله في كلّ مكان» تعالى عن ذلك وما حكم قائلها؟ فقال: (...من اعتقد أنّ الله في كلّ مكان فهو من الحلوليّة. ويرد عليه ما تقدّم من الأدلّة على أنّ الله في جهة العلوّ... فإنْ انقاد لما دلّ عليه الكتاب والسنّة والإجماع، وإلّا فهو كافرٌ مرتدّ عن الإسلام) (").

ونحن نعلم أنّ جميع الأشاعرة، وكذلك المعتزلة والصوفيّة والإسماعيليّة وجميع الزيديّة، فضلاً عن الإماميّة، بمختلف اتّجاهاتهم يعتقدون أنّ الله لا يحويه مكان، فهؤلاء إذن كلّهم كفّار ومرتدّون!!

الشاهد الرابع: من الذين صرّحوا بهذا المعتقد صالح الفوزان، وهو من علمائهم المعاصرين، يقول في (الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد): (ونصوص الصفات... وإنّما ينكرها المبتدعة من الجهميّة والمعتزلة والأشاعرة الذين ساروا على منهج مشركي قريش)(3).

الشاهد الخامس: ما ورد في تفسير الشيخ العثيمين، القسم المتعلّق بسورة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١١٨ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) فتاوي اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة: ج٣ ص١٦٠.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد: ص١٤٤.

الحجرات و ق والذاريات، حيث يقول كلاماً أوضح من كلّ الكلام المتقدّم: (واعلم أنّ من الضلّال من يقول إنّ الله معنا في أمكنتنا، وينكرون أنّ الله في السماء عالياً، فهؤلاء أتوا داهيتين عظيمتين؛ الأولى: إنكار علوّ الله، الثانية: اعتقاد أنّه في الأرض... سبحان الله هل يعقل أن يعتقد عاقل فضلاً عن مؤمن أنّه إذا كان في المرحاض كان الله معه، أعوذ بالله. الذي يعتقد هذا أشهد بالله. أنّه كافر)(۱).

لو افترضنا أنّ مثل هذا الكلام نُقل عن بعض على مدرسة أهل البيت على الذي سيجري، وكيف ستكون ردّة فعلهم؟ وهل يوجد في كلمات علماء هذه المدرسة من المعاصرين من يكفِّر أحداً من المسلمين؟

أمّا إمامهم ومعلّمهم وأستاذهم ابن تيميّة فقد أسّس لهذا المنهج وتجاوز كلّ المراحل، فلم يكتفِ بكيل اتّهامات الشرك والكفر، بل أفتى بوجوب قتل الشيعة أينها وُجدوا. وهذا ما صرّح به ابن تيميّة في موارد متعدّدة ومنها ما نقله من بعض الروايات المكذوبة التي أوردها في كتابه (الصارم المسلول على شاتم الرسول)، وفيه ينقل بعض الروايات، ومنها:

الرواية الأولى: يقول: «وفي السنة من وجوه صحيحة عن يحيى بن عقيل... عن أبيه، عن جدّه يرفعه قال: يجيء قوم قبل قيام الساعة يسمّون الرافضة براءً من الإسلام».

فقد أخرج ابن تيميّة الشيعة من الإسلام، ومن العجيب إصراره على تسميتهم بالرافضة خلافاً لعلماء السنّة الآخرين، ولا سيّما علماء الأزهر.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الكريم، سلسلة مؤلّفات الشيخ محمّد بن صالح العثيمين، القسم المتعلّق بسورة الحجرات وق والذاريات.

أنت وشيعتك في الجنّة، وأنّ قوماً لهم نبز يقال لهم الرافضة إن أدركتهم ف اقتلهم، فإنّهم مشركون».

الرواية الثالثة: أيضاً منسوبة للإمام علي عليه على على الله على الله على الله على الله على الله على عمل إن عملته كنت من أهل الجنّة، وإنّك من أهل الجنّة، إنّه سيكون بعدنا قوم هم نبز يُقال لهم الرافضة فإن أدركتموهم فاقتلوهم فإنّهم مشركون»، وقال على: «سيكون بعدنا قوم ينتحلون مودّتنا، يكذبون علينا»(١).

### متى ظهر القول بالتجسيم (محاولات للنيل من الشيعتى)

حاول بعض المفترين والمكذّبين ممّن دأبَ على مخاصمة المذهب الإمامي الاثني عشري الادّعاء زوراً وبُهتاناً بأنّ هشام بن الحكم أوّل من قال بالتجسيم، وهشام متكلّمٌ شيعي من تلاميذ الإمام جعفر بن محمّد الصادق علسًا فيهدد.

زعم ذلك المؤلّف الوهّابي ناصر القفاري في كتابه (أصول مذهب الشيعة الإماميّة)؛ قال: (وقد حدّد شيخ الإسلام ابن تيميّة أوّل من توالى كبر هذه الفرية من هؤلاء فقال: وأوّل من عُرف في الإسلام أنّه قال إنّ الله جسم هو هشام بن الحكم)(٢).

وقال أيضاً: (إذن تشبيه الله سبحانه بخلقه كان في اليهود وتسرّب إلى التشيّع، لأنّ التشيّع كان مأوى لكلّ من أراد الكيد للإسلام وأهله، وأوّل من تولّى كبره هشام بن الحكم، ثمّ تعدّى أثره إلى آخرين عُرفوا بكتب الفرق بمذاهب ضالّة غالية، ولكن شيوخ الاثني عشريّة يدافعون عن هؤلاء

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول على شاتم الرسول:ج٣ ص١٠٩٤.

<sup>(</sup>٢) أصول مذهب الشيعة الإمامية: ج١ ص٥٢٩.

الضلال الذين استفاض خبر فتنتهم واستطال شرّهم، ويتكلّفون تأويل كلّ بائقةٍ منسوبة إليهم أو تكذيبها، حتّى قال المجلسي: ولعلّ المخالفين نسبوا إليهما هذين القولين معاندةً.

وأقول: أمّا إنكار بعض الشيعة لذلك فقد عهد منهم التكذيب بالحقائق الواضحات، والتصديق بالأكاذيب البيّنات، وأمّا دفاعهم عن هؤلاء الضلاّل فالشيء من معدنه لا يستغرب، فهم يدافعون عن أصحابهم، وقد تخصّص طغام منهم للدفاع عن شذّاذ الآفاق ومن استفاض شرّه وتناقل الناس أخبار مروقه وضلاله)(۱).

ونحن لا نستغرب صدور مثل هذه الاتهامات التي لا تستند إلى أساس علمي، بل إلى ضغينة في الصدور، وحقد امتلاً في قلوب أمثال هؤلاء.

وكان من الجدير بهذا المؤلّف أن ينقل الأمور كم هي وبتهامها، لا أن يرويها مبتورة ناقصة.

• «التوحيد، أبي، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان بن يحيى، عن عليّ بن أبي حمزة قال: قلت لأبي عبد الله عليّ الله على هشام بن الحكم يروي عنكم أنَّ الله جلّ وعزّ جسمٌ صمديٌّ نوريٌّ، معرفته ضرورة، يمنّ بها على من يشاء من خلقه. فقال عليه البحين من لا يعلم كيف هو إلّا هو، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، لا يحدّ ولا يحسّ ولا يمسّ، ولا تدركه الحواس، ولا يحيط به شيء، لا جسم ولا صورة ولا تخطيط ولا تحديد (۱).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص٠٥٣٠\_٥٣١.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ص٩٨، باب: ٦، ح٤.

• وفي رواية محمّد بن زياد قال: «سمعت يونس بن ظبيان يقول: دخلت على أبي عبد الله عليه فقلت له: إنّ هشام بن الحكم يقول قولاً عظيماً؛ إلّا أنّي أختصر لك منه أحرفاً؛ يزعم أنّ الله جسم لأنّ الأشياء شيئان: جسم، وفعل الجسم، فلا يجوز أن يكون الصانع بمعنى الفعل، ويجوز أن يكون بمعنى الفاعل. فقال أبو عبد الله عليه أما علم أنّ الجسم محدودٌ متناه، والصورة محدودةٌ متناهيةٌ، فإذا احتمل الزيادة والنقصان، وإذا احتمل الزيادة والنقصان كان مخلوقاً.

قال: قلت: فها أقول؟ قال علم الله: لا جسم ولا صورة، وهو مجسم الأجسام، ومصوّر الصور لم يتجزّأ أو لم يتناه، ولم يتزايد ولم يتناقص، لو كان كما يقول لم يكن بين الخالق والمخلوق فرق، ولا بين المنشئ والمنشأ، لكن هو المنشئ، فرق بين من جسّمه وصوّره وأنشأه، إذ كان لا يشبهه شيء، ولا يشبه هو شيئاً» (1).

• قال المجلسي: (استدلّ على نفي جسميّته تعالى بأنّه لو كان جسماً لكان محدوداً بحدود متناهياً إليها؛ لاستحالة لا تناهي الأبعاد، وكلّ محتمل للحدّ قابل للانقسام بأجزاء متشاركة في الاسم والحدّ، فله حقيقة كليّة غير متشخّصة بذاتها ولا موجودة بذاتها أو هو مركّب من أجزاء حال كلّ واحد منها ما ذكر فيكون مخلوقاً، أو بأنّ كلّ قابل للحدّ والنهاية قابلٌ للزيادة والنقصان لا يتأبّى عنهما في حدِّ ذاته، وإن استقرَّ على حدِّ معيّن فإنّما استقرَّ على من جهة جاعل).

ثمّ استدلَّ علمَّالِهِ بوجه آخر وهو (ما يحكم به الوجدان من كون الموجد أعلى شأناً وأرفع قدراً من الموجد، وعدم المشابهة والمشاركة بينها، وإلاَّ

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٩٧، باب ٦، ح٧.

فكيف يحتاج أحدهما إلى العلّة دون الآخر؟ وكيف صار هذا موجداً لهذا بدون العكس؟ ويحتمل أن يكون المراد عدم المشاركة والمشابهة فيها يوجب الاحتياج إلى العلّة فيحتاج إلى علّة أخرى)(١).

فاذا كان الأمر كذلك، نقول في الجواب:

أوّلاً: لقد تبيّن لنا ممّا سبق أنّ الكلام على فرض صحّة نسبته إلى المشامين، وعلى فرض عدم قبول الخصم بها أورده المجلسي، فإنّ ما نُقِل عن المشامين لا يمثّل وجهة نظر ورأي الأئمّة المعصومين عليه نظراً لعدم قبولهم الواضح بذلك.

ثانياً: إنّ ما ورد عن الشيعة هو ما تمسّك به الخصم من كلام الهسامين فقط، ولو ثبت أو ورد كلام عن غيرهما من الشيعة لأورده الخصم، وهو مع ذلك لم يورد كلّ ما ورد عن المدرسة التي أسّس لها ابن تيميّة وتبعه جمهور كبير من علماء هذه المدرسة.

ثالثاً: أين هذا الاتّهام من اتّفاق علماء الشيعة وما نُقل عن أئمّتهم من نفي التجسيم وما يستتبعه من مسائل أنكرها الشيعة بالاتّفاق.

رابعاً: من الواضح لمن له أدنى اطلاع أنّ مقولات التجسيم وأحاديثه ظهرت بعد النبيّ عَلَيْكُ وأنّ أصلها يهود المدينة وكعب الأحبار، ثمّ ظهرت من بعض الصحابة بصورة أحاديث نبويّة، ثمّ تعصّب لها بعض إخواننا حتّى جعلوها مذهباً.

وقد اختصّت بروايتها وتصحيحها مصادر إخواننا أهل السنّة، ولم تـرو مصادرنا منها شيئاً، بل روت ردّ أهل البيت عليه لها واستنكارهم إيّاها.

ولو أنَّ هذا الكاتب قرأ صحيح البخاري وغيره من مصادر الحديث،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣، ص٢٠٣-٣٠٣.

لَلَمس بيديه قبل عينيه أنّ مقولة التجسيم ظهرت في الناس في زمنٍ لم يكن فيه هشام بن الحكم قد وُلد.

فقد روت هذه المصادر حديث أطيط العرش وصريره وأزيزه من ثقل الله تعالى بر وايات صحيحة.

ولن نذكر هذا الحديث ومصادره المتعدّدة؛ لما سيأتي من بحثٍ مفصّل حوله في البحوث القادمة، وسنكتفي برواية واحدة رواها الهيتمي في مجمع الزوائد وفيها: (۱) (عن عمر بن الخطّاب أنّ امرأة أتت النبيّ عَلَيْكُ فقالت: ادعُ الله أن يدخلني الجنّة، فعظّم الربّ تبارك وتعالى وقال: إنّ كرسيّه وسع السماوات والأرض، وإنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد إذا ركب من ثقله، رواه البزّار ورجاله رجال الصحيح).

ورواه أيضاً السيوطي في الدرّ المنثور (٢).

وكذلك البغدادي في تاريخ بغداد<sup>(٣)</sup>.

ويُلاحظ في الحديث نفسه والمرويّ عن طريق ابن عمر أنّه ورد فيه: «إنّ الله عزّ وجلّ ملأ عرشه، يفضل منه كما يدور العرش أربعة أصابع، بأصابع الرحمن عزّ وجلّ».

فعبد الله بن عمر جعل العرش أكبر من حجم الله بأربع أصابع بأصابع الله تعالى، وبها أنّ آدم في رواياتهم الصحيحة مخلوق على صورة الله تعالى وطوله ستّون ذراعاً وفي بعضها سبعون ذراعاً، فتكون إصبع معبودهم أكثر من متر.

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: ج١ ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور: ج١ ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) تاريخ بغداد أو مدينة السلام: ج٤ ص٣٩.

والأطيط: صوت الأقتاب، وأطيط الإبل: أصواتها وحنينها، أي إنّه ليعجز عن حمله لعظمته، إذ كان معلوماً أنّ أطيط الرّحل بالراكب إنّها يكون لقوّة ما فوقه وعجزه عن احتاله.

وقد اقترب الشيخ محمّد زاهد الكوثري وهو باحث من علماء الأزهر من الحقيقة عندما اعترف بأنّ جذور التشبيه والتجسيم إنّما هي من رواة إخواننا السنّة، ولكنّه حمّل مسؤوليّتها لمجسّمي التابعين ومن بعدهم، ولم يجرؤ على نسبة رواياتها إلى الصحابة....

قال في مقدّمته لكتاب الأسماء والصفات للبيهقي: (للمحدّثين ورواة الأخبار منزلة عُليا عند جمهرة أهل العلم، لكن بينهم من تعدّى طوره وألّف فيما لا يحسنه، فأصبح مجلبة للعار لطائفته، بالغ الضرر لمن يسايره ويتقلّد رأيه!.

ومن هؤ لاء غالب من ألّف منهم في صفات الله سبحانه، فدونك مرويّات حمّاد بن سلمة في الصفات تجدها تحتوي على كثير من الأخبار التالفة يتناقلها الرواة طبقة عن طبقة، مع أنّه تزوّج نحو مائة امرأة من غير أن يولد له ولد منهنّ، وقد فعل هذا التزواج والتناكح في الرّجل فعله، بحيث أصبح في غير حديث ثابت البناني لا يميّز بين مرويّاته الأصليّة وبين ما دسّه في كتبه أمثال ربيبه ابن أبي العوجاء وربيبه الآخر زيد المدعوّ بابن حمّاد، بعد أن كان جليل القدر بين الرواة قويّاً في اللّغة، فضلَّ بمرويّاته الباطلة كثير من بسطاء الرواة.

ويجد المطالع الكريم نهاذج شتّى من أخباره الواهية في باب التوحيد من كتب الموضوعات المبسوطة، وفي كتب الرِّجال، وإن حاول أُناس الدفاع عنه بدون جدوى، وشرع الله أحقّ بالدفاع من الدفاع عن شخص، ولا سيّها عند تراكب التّهم القاطعة لكلّ عذر. وفعلت مرويّات نعيم بن حمّاد أيضاً مثل

ذلك بل تحمّسه البالغ أدّى به إلى التجسيم كما وقع مثل ذلك لشيخ شيخه مقاتل بن سليمان.

ويجد آثار الضرر الوبيل في مرويّاتهما في كتب الرّواة الذين كانوا يتقلّدونها من غير معرفة منهم لما هنالك، فدونك كتاب الاستقامة لخشيش بن أصرم، والكتب التي تسمّى السنّة لعبد الله وللخلاّل، ولأبي الشيخ، وللعسّال، ولأبي بكر بن عاصم، وللطبراني، والجامع، والسنّة والجماعة لحرب بن إسماعيل السيرجاني، والتوحيد لابن خزيمة ولابن منده، والصفات للحكم بن معبد الخزاعي، والنقض لعثمان بن سعيد الدارمي، والشريعة للآجري، والإبانة لأبي نصر السجزي، ولابن بطّة، ونقض التأويلات لأبي يعلى القاضي، وذمّ الكلام والفاروق لصاحب منازل السائرين....

تجد فيها ما ينبذه الشرع والعقل في آنٍ واحد ولا سيّما النقض لعثمان بن سعيد الدارمي المجسّم، فإنّه أوّل من اجترأ من المجسّمة بالقول أنّ الله لو شاء لاستقرّ على ظهر بعوضة فاستقلّت به بقدرته، فكيف على عرش عظيم!!

وتابعه الشيخ الحراني \_ ابن تيميّة \_ في ذلك، كما تجد نصّ كلامه في «غوث العباد» المطبوع سنة ١٣٥١هـ بمطبعة الحلبي.

وكم لهذا السجزي من طامّات مثل إثبات الحركة له تعالى وغير ذلك! وكم من كتب من هذا القبيل فيها من الأخبار الباطلة والآراء السافلة ما الله به عليم، فاتسع الخرق بذلك على الراقع، وعظم الخطب إلى أن قام علياء أمناء برأب الصّدع نظراً ورواية، وكان من هؤلاء العلياء الخطابي، وأبو الحسن الطبري، وابن فورك، والحليمي، وأبو إسحاق الاسفرايني، والأستاذ عبد القاهر البغدادي، وغيرهم من السادة القادة الذين لا يحصون عدداً)(١).

<sup>(</sup>١) راجع الوهّابية والتوحيد: ص٦٢\_٧١.

وهكذا يعترف المنصفون من علماء إخواننا السنة بأنّ ما في صحاحهم من أحاديث الرؤية والتشبيه والتجسيم ترجع كلّها أو جلّها إلى حمّاد بن سلمة ونعيم بن حمّاد ومقاتل بن سليمان ووهب بن منبه، وأستاذهم جميعاً كعب الأحبار!

ومن المفارقات العجيبة انتشار مذهب التجسيم على يد بعض الفئات الحاكمة والسلطات التي كان لها طابع مذهبي وسياسي معروف بتأييده للخطّ والمنهج الأموي والمعادي لأهل البيت عليه ، حيث سعّت إلى دعمه وتقويته.

فقد قوي مذهب التجسيم في عصر السلاجقة على يد أبي المعالي الجويني النيشابوري المعروف بإمام الحرمين (ت ٤٧٨هـ) الذي طرده أهل نيشابور منها، ثمّ تبنّاه السلاجقة وعيّنوه شيخاً في المدرسة النظاميّة ببغداد، فتبنّى في آخر عمره هذا المذهب بعد أن كان متأوّلاً.

ثمّ جاء الغزالي بعده فخالفه وأحدث موجة لمصلحة المتأوّلين، وإن كان الملاحظ أنّ الغزالي حاول إرضاء المجسّمة في عدد من تفسيراته.

وعلى كلّ حال، فقد تحوّل التجسيم إلى مذهب في الأمّة الإسلاميّة، وأصبح له دُعاة ومروّجون بل وقادة وعلماء يدافعون عنه.

وقد أشار الشهرستاني في الملل والنحل إلى كيفيّة تحوّل هذا المعتقد الفاسد إلى مذهب، والأسباب الكامنة وراء ذلك، فقال: (اعلم أنّ جماعة كثيرة من السلف كانوا يثبتون لله تعالى صفات أزليّة؛ من العلم والقدرة والحياة والإرادة والسمع والبصر والكلام والجلال والإكرام والجود والإنعام والعزّة والعظمة، ولا يفرّقون بين صفات الذات وصفات الفعل، بل يسوقون الكلام سوقاً واحداً، وكذلك يثبتون صفات خبريّة مثل اليدين والوجه ولا يؤوّلون ذلك، إلّا أنّه يقولون هذه الصفات قد وردت في

الشرع فنسمّيها صفات خبريّة.

ولمّا كان المعتزلة ينفون الصفات والسلف يثبتون، سُمّي السلف صفاتية ، والمعتزلة معطّلة، فبالغ بعض السلف في إثبات الصفات إلى حدّ التشبيه بصفات المحدثين، واقتصر بعضهم على صفات دلّت الأفعال عليها وما ورد به الخبر، فافترقوا فيه فرقتين؛ فمنهم من أوّله على وجه يحتمل اللّفظ ذلك، ومنهم من توقف في التأويل وقال عرفنا بمقتضى العقل أنّ الله تعالى ليس كمثله شيء، فلا يشبه شيئاً من المخلوقات ولا يشبهه شيء منها، وقطعنا بذلك، إلّا أنّا لا نعرف معنى اللّفظ الوارد فيه، مثل قوله تعالى: ﴿الرّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾، ومثل قوله: ﴿خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾، ومثل قوله: ﴿خَلَقْتُ بِيدَى ﴾، ومثل قوله الله التكليف إلى غير ذلك، ولسنا مكلفين بمعرفة تفسير هذه الآيات وتأويلها، بل التكليف ورد بالاعتقاد بأن لا شريك له وليس كمثله شيء، وذلك قد أثبتناه يقيناً.

ثمّ إنّ جماعة من المتأخّرين زادوا على ما قاله السلف فقالوا: لابدّ من إجرائها على ظاهرها، والقول بتفسيرها كما وردت، من غير تعرّض للتأويل ولا توقّف في الظاهر، فوقعوا في التشبيه الصرف، وذلك على خلاف ما اعتقده السلف، ولقد كان التشبيه صرفاً خالصاً في اليهود لا في كلّهم، بل في القرّائين منهم؛ إذ وجدوا في التوراة ألفاظاً تدلّ على ذلك)(١).

هذا النصّ من الشهرستاني (٢٦٩ ـ ٥٤٨) يدلّ على أنّ المجسّمة أخذوا شكل مذهب ولكنّه كان محدوداً وطارئاً على علماء السنّة، وأنّهم ظهروا متأخّراً وتجاوزوا ما رسمه القدماء من تحريم تفسير آيات الصفات وأحاديثها، ففسّروها بظاهر اللّغة ووقعوا في التجسيم!

<sup>(</sup>١) الملل والنحل للشهرستاني: ج١، ص٩٣.

ولذلك شبههم بالقرّائين اليهود الذين كان التشبيه فيهم خالصاً على حَـد قوله، وهو يشير بذلك أنّ التجسيم في هـؤلاء المسلمين كان مخلوطاً غـير خالص، وذلك لخوفهم من المسلمين!

وشهادة الشهرستاني تتوافق مع شهادة ابن خلدون وغيره ممّن أرّخ لنشوء هذا المذهب، أو هذا الدّين الذي آمن بهاديّة الله تعالى!!

### المراد من التجسيم والتشبيه في محلّ البحث

مقصودنا من هذا الأمر تحرير محلّ النزاع لمعرفة المعنى المُراد من التشبيه والتجسيم، وذلك من أجل أن نكون مصيبين في توجيه النقد لمن قال بالتشبيه والتجسيم، وبالتالي الوقوف على مغالطات ابن تيميّة وأتباعه الـذين حـاولوا التلاعب بالألفاظ فراراً من الاتّهام الموجّه إليهم من قِبل طائفة كبيرة من علىاء المسلمين.

فالتشبيه هو أن يُشَبَّه الله سبحانه وتعالى بمخلوقاته، كأن يقول قائل: إنَّ الله له يد كيدي، أو له وجه كوجهي، أو له استواء كاستوائي، أو له علم كعلمي، وله جسمٌ كجسمي، وله صورة كصورتي وما شابه ذلك، فكلّه يدخل في إطار التشبيه.

وهذا البحث يمكن الاطلاع عليه بشكل تفصيلي في كتاب (مقالة التشبيه وموقف أهل السنة منها)، وهو رسالة دكتوراه في ثلاثة مجلدات، تأليف جابر بن إدريس على، يقول:

(التشبيه عند أهل السنّة هو: وصف الله بشيء من خصائص المخلوقين، وذلك بأن يُثبت لله في ذاته أو صفاته وأفعاله من الخصائص مثل ما يثبت للمخلوق من الصفات، مثل أن يُقال: إنّ يد الله مثل أيدي المخلوقين،

واستوائه كاستوائهم... أو يعطي لمخلوقٍ من خصائص الربّ تعالى التي لا يهاثله فيها شيء من المخلوقات... فالتشبيه المنفي عن الله تعالى كها بيّن هولاء الأئمّة الأعلام في اصطلاح أهل السنّة يُطلق على وصف الله تعالى بشيءٍ من خصائص المخلوقين وصفاتهم الخاصّة بهم!! والمشبّه عندهم هو: من مَثّل الله بخلقه، وقايس صفاته بصفات خلقه بحيث لم يفهم من صفات الله تعالى إلّا ما عند المخلوقين من الصفات، فحمل صفات الله على صفات المخلوقين، ويدخل في معنى التشبيه أيضاً وصف الله تعالى بصفات النقص الخاصّة بالمخلوق التي يتنزّه عنها الباري عزّ وجلّ، كوصفه بضدّ صفات الكهال كالسِنة والنوم واللغوب والعجز ونحو ذلك...)(۱).

وهذا المعنى الوارد للتشبيه هو ما اتَّهم به ابن تيميّة، وقد مرّ معنا أنّه في كتاب (دعاوى المناوئين) قال ابن تيميّة في المسجد الأموي في دمشق: (يستوي كاستوائي على العرش)، وأنّه أيضاً أثبت لله تعالى صفة خالصة وخاصّة بالمخلوقين كالحدّ وكذلك أنّه جسم.

ومن هنا أيضاً يتضح السبب في اتهام الإمام محمّد أبو زهرة لابن تيميّة القول بالتشبيه والتجسيم، وكذلك اتهام أبو هاشم الشريف الذي قال عنه بأنّه مجسّم بل من غُلاة المشبّهة والمجسّمة.

أمّا التجسيم: فهو وصف الله سبحانه وتعالى بأنّه جسم، فمن قال ذلك فهو مجسّم حتّى ولو حاول التخلّص من لوازم هذا القول، بالقول إنّه جسمٌ لا كالأجسام.

وللجسميّة خصائص متعدّدة، وهي:

<sup>(</sup>١) مقالة التشبيه وموقف أهل السنّة منها: ج١ ص٧٩-٨٢.

أوّلاً: أنّ الجسم له أبعادٌ ثلاثة: الطول والعرض والعمق، وهي تمثّل حجم الجسم، لأنّه إذا كان له طول وعرض بلا عمق فلا يوجد حينئذٍ حجم.

ثانياً: أنّ كلّ جسم له مكان يملأه.

ثالثاً: أنّ كلّ جسم له جهة يكون فيها.

رابعاً: أنّ كلّ جسم يشار إليه بالإشارة الحسيّة.

خامساً: أنّ كلّ جسم قابل للانقسام، فتقول مثلاً: يمينه غير يساره، وأعلاه غير أسفله، وأمامه غير خلفه....

سادساً: أنّ له كثافة وثقلاً ووزناً.

وإذا فُقدت واحدة من هذه الخصائص فهو ليس بجسم، ويكون من باب الاستعمال المجازي، والمعلوم أنّ ابن تيميّة وأتباعه الوهّابية يصرّحون بأنّ هذه الصفات محمولة عليه على نحو الحقيقة، لا المجاز ولا الكناية ولا التأويل والتحريف ونحو ذلك.

وهناك الكثير من أعلام هذا المنهج فسروا الجسم بها ذكرنا، منهم:

الأوّل: الحافظ ابن حزم الأندلسي الظاهري في كتابه (الإحكام في أصول الأحكام)، حيث يقول: (الجسم هو كلّ طويل عريض عميق، فإنّ الطول والعرض والعمق هي طبائع الجسم لو ارتفعت عنه ارتفعت عنه الجسميّة ضرورة ولم يكن جسماً، فكانت هذه العبارة مخبرة عن طبيعة الجسم ومميّزة له ممّا ليس بجسم)(١).

فلا يستطيع أحد أن يقول بأنّ الله جسم وفي نفس الوقت ليس لـ ه طول وعرض وعمق، وإلاّ لم يكن جسماً، ويكون إطلاق الجسميّة عليـ ه بالمجاز،

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام: ج١ ص٣٥-٣٦.

وهذا خلاف تصريحاتهم القائلة بأنّه إطلاق حقيقي.

الثاني: ابن تيميّة في كتابه (بيان تلبيس الجهميّة) حيث يقول: (الجسم كلّ جوهر مادّي قابل للأبعاد الثلاثة وهي الطول والعرض والعمق، ويتميّز بالثقل والامتداد، ويقابل الروح)(١).

فالله تعالى في نظر ابن تيميّة \_ وكما سيأتي مفصّلاً \_ له وزن، ووزنـ ه يُقـاس بالامتداد، ومع كونه جسم فله أيضاً روح!!

# الجسم في كلمات اللغويين والفلاسفة

وفي معاجم اللغة والفلسفة وردت هذه التعريفات نفسها للجسم، وقد اخترنا بعضاً منها:

الأوّل: (المعجم الفلسفي للألفاظ العربيّة) لجميل صليبا، قال: (الجسم في بادئ النظر هو الجوهر الممتدّ القابل للأبعاد الثلاثة، وهو ذو شكل ووضع معيّن [أي له يمين ويسار وأعلى وأسفل] وله مكان إذا شغله منع غيره من التداخل فيه معه، ويطلق الجسم على الجسد وهو مقابل الروح)(٢).

الثاني: (موسوعة اصطلاحات علم الكلام الإسلامي) للدكتور سميح دغيم، يقول: (قال أبو الهذيل: الجسم ما له يمين وشهال وظهر وبطن وأعلى وأسفل، وأقل ما يكون الجسم ستة أجزاء أحدهما يمين والآخر شهال وأحدهما ظهر والآخر بطن، وأحدهما أعلى والآخر أسفل... الجسم هو الطويل العريض العميق... الجسم الذي سيّاه أهل اللّغة جسماً هو ما كان طويلاً عريضاً عميقاً ونحو ذلك) ".

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص١٥.

<sup>(</sup>٢) المعجم الفلسفي للألفاظ العربيّة: ج١ ص٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) سلسلة موسوعات المصطلحات العربيّة والإسلاميّة، موسوعة اصطلاحات علم

الثالث: (موسوعة كشّاف اصطلاحات الفنون والعلوم) لمحمّد علي التهانوي الذي قال نفس الكلام المتقدّم، فراجع (١).

الرابع: (التجسيم في الفكر الإسلامي) لصهيب السفّار، الذي قال في المبحث السادس في تعريف الجسم وبعض المصطلحات التي ترتبط به، وهو كتاب غير مطبوع، ولكنّه موجود على مواقع الانترنت، قال: (أمّا الجسم فهو المصطلح الذي خصّوا به أظهر هذه الموجودات الذي لا يخفى تمييزه على أحد بها يتّصف به من الحجميّة والثقل وشغل الفراغ، وهو الذي يقع تحت إدراك الحسّ وقوعاً، أي يُرى بالعين المجرّدة وبالإشارة الحسيّة).

وفي المعجم الوسيط: الجسم: الجسد وكلّ ما له طول وعرض وعمق وكلّ شخص يدرك من الإنسان والحيوان والنبات، وعند الفلاسفة: كلّ جوهر مادّي يشغل حيّزاً ويتميّز بالثقل والامتداد ويقابل الروح، وقد عرّفه الجرجاني بأنّه جوهر قابل للأبعاد الثلاثة الطول والعرض والعمق.

وهذه الصفات التي هي الحجميّة والثقل وشغل الفراغ هي التي يقع الجسم فيها تحت إدراك الحسّ، والتي قال عنها الإمام أبو زهرة بأنّه لا يمكن أن نتعقّل أنّه يقع تحت الإدراك الحسّى، ومع ذلك ينزّه عن الجسميّة.

ويتابع صهيب السفّار قائلاً: (فاختار المحقّقون من المتكلّمين في تعريف الجسم: هو المتحيّز بالـذات، القابـل للقسمة، والمراد بالقسمة في تعريف الجسم ما يعمّ القسمة الفعليّة والقسمة الوهميّة، فقسمة الكـلّ إلى أجـزاء إذا أوجبت انفصال هذه الأجزاء فهي قسمة فعليّة، وإن لم ينفصل ولم ينفكّ فهي

الكلام الإسلامي: ج1 ص19.

<sup>(</sup>١) موسوعة كشَّاف اصطلاحات الفنون والعلوم: ج١ ص٥٦١.

قسمة عقليّة ووهميّة) (١) ويصرّ ابن تيميّة على أنّ الله سبحانه وتعالى ينقسم بالقسمة الوهميّة، وينفى عنه تعالى القسمة الفعليّة، كما ستأتي الإشارة إليه.

فتحصّل إلى هنا بعد بيان خصائص الجسميّة: أنّ من اعتقد بالتجسيم، لابد أن يعتقد بهذه الخصائص، وبالتالي لو وضع ألف قيد وقيد، وقال: (جسم لا كالأجسام) لم يستطع الفرار من المحذور. نعم، قد يختلف هذا الجسم عن ذلك الجسم كما يختلف أيّ جسم عن آخر. وإلاّ فليكن إطلاق الجسم بالمجاز لا بالحقيقة، وهذا ما لم يلتزم به أتباع ابن تيميّة والاتجاه التجسيمي.

وبالرجوع إلى واحدٍ من أهم كتب ابن تيميّة يتبيّن لنا رؤية ونظريّة هذا الرجل بوضوح، حيث ينقل في كتابه (بيان تلبيس الجهميّة في تأسيس بدعهم الكلاميّة) الرواية التالية:

(أتى رجلٌ كعباً \_ كعب الأحبار \_ وهو في نفر، فقال: يا أبا إسحاق حدّثني عن الجبّار، فأعظم القوم قوله، فقال كعب: «دعوا الرجل فإن كان جاهلاً تعلّم، وإن كان عالماً ازداد علماً»، ثمّ قال كعب: أخبرك أنّ الله خلق سبع سهاوات ومن الأرض مثلهن، ثمّ جعل ما بين كلّ سهائين كها بين السهاء والأرض، وكثّفهن مثل ذلك، وجعل بين كلّ أرضين كها بين السهاء والأرض... ثمّ رفع العرش فاستوى عليه، فها في السهاوات سهاء إلّا لها أطيط كأطيط الرّحل العُلا في أوّل ما يرتحل من ثقل الجبّار فوقهن).

ثمّ يوجّه ابن تيميّة هذه الرواية التي لم تُنقل عن النبيّ عَلَيْكَ فيقول: (وهذا الأثر وإن كان هو رواية كعب، فيحتمل أن يكون من علوم أهل

<sup>(</sup>١) التجسيم في الفكر الإسلامي: ص١٣٩، المبحث السادس في تعريف الجسم.

الكتاب، ويحتمل أن يكون ممّا تلقّاه عن الصحابة (١٠). ورواية أهل الكتاب التي ليس عندنا شاهد هو لا دافعها، لا يصدّقها ولا يكذّبها، فهؤلاء الأئمّة المذكورة في إسناده هم من أجلّ الأئمّة، وقد حدّثوا به هم وغيرهم، ولم ينكروا ما فيه من قوله: «من ثقل الجبّار فوقهنّ»، فلو كان هذا القول منكراً في دين الإسلام عندهم لم يحدّثوا به على هذا الوجه)(٢).

ثمّ ينقل رواية أخرى، وهي الطامّة الكُبرى فيقول: (قال القاضي: وذكر أبو بكر بن أبي خيثمة في تأريخه بإسناده: حدّثنا عن ابن مسعود وذكر فيه: فإنّ مقدار كلّ يوم من أيّامكم عنده ١٢ ساعة، فتُعرَض عليه أعمالكم بالأمس أوّل النهار اليوم فينظر فيه ثلاث ساعات، فيطلع منها على ما يكره فيغضبه ذلك، فأوّل من يعلم غضبه الذين يحملون العرش يجدونه يثقل عليهم، فيسبّحه الذين يحملون العرش).

ثمّ يعلّق ابن تيميّة على الرواية فيقول: (إعلم أنّه غير ممتنع حمل الخبر على ظاهره، فإنْ قيل يحمل على أنّه يخلق في العرش ثقلاً على كواهلهم (٣)، وجعل لذلك أمارة لهم في بعض الأحوال، قيل: هذا غلط لأنّه يفضي أن يثقل عليهم بكفر المشركين، ويخفّف عنهم بطاعة المطيعين، وهذا لا يجوز؛ لما فيه مؤاخذة بفعل الخير؛ إذ ليس في ذلك ما يحيل صفاته) (٤).

وحمل الرواية على الظاهر بحسب ما يريد ابن تيميّة يفضي إلى ما يلي:

<sup>(</sup>١) فإن قلت: فاحتمال أنّه من أهل الكتاب هذا، كيف تصحّحها؟ يقول: لا دليل عندنا على أنّ كلّ ما جاء من أهل الكتاب ليس بصحيح.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٢٦٧ و ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) أي لا أنّه ثقيل بل يخلق الثقل.

<sup>(</sup>٤) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٠٢٧.

- أ. أنَّ النهار عند الله تعالى ١٢ ساعة وليس ٢٤ ساعة.
  - ب. أنّه تعالى يعيش في الزمان، وعنده ليلٌ ونهار.
- ج. أنّه تعالى لا يعلم بأعمالنا اليوميّة إلّا عندما تعرضها الملائكة عليه.
- د. أنّه تعالى يعيش كالملوك، وتأتيه التقارير عن أعمال العباد، ويخصّص ثلاث ساعات كلّ يوم من أيّامه للاطّلاع على تلك التقارير، وإذا لم تنته لديه يؤجّلها إلى اليوم الثاني .
  - ه. أنّ الملائكة تكون أعلم منه سبحانه وتعالى، وهو يعلم بالواسطة.
    - و. أنّه تعالى له ثقلٌ ووزن.
- ز. أنَّ غضبه تعالى يزيد من وزنه حيث يصبح له ثقل من معاصي العباد، وهذا ما يشعر به حَمَلة العرش.

فهل هذا هو التوحيد الحقيقي لله سبحانه وتعالى الذي تنادي بـ هـذه المدرسة؟!

والرواية التالية منقولة في كتاب (العظمة) تأليف الشيخ الأصبهاني أبي محمّد عبد الله بن محمّد بن جعفر بن حيان، المتوفّى سنة ٣٦٩هم، وينقلها عن ابن مسعود، وفيها: (إنّ ربّكم ليس عنده ليلٌ ولا نهار، نور السهاوات من نور وجهه، وإنّ مقدار كلّ يوم عنده ثنتا عشر ساعة، فيعرض عليه أعمالكم بالأمس أوّل النهار واليوم فيها ثلاث ساعات، فيطّلع فيها على ما يكره فيغضب كذلك، فأوّل من يعلم بغضبه الذين يحملون العرش والملائكة المقرّبون وسائر الملائكة، فينفخ جبرئيل في العرش، فلا يبقى شيء إلا يسبّحه غير الثقلين، فيسبّحونه ثلاث ساعات حتى يمتلئ الرحمن عزّ وجلّ رحمة، فتلك ستّ ساعات، ثمّ يُـؤتى بها في الأرحام فينظر فيها ثلاث ساعات فيصوّركم في الأرحام كيف يشاء، لا إله إلّا هو العزيز الحكيم، يخلق ما فيصوّركم في الأرحام كيف يشاء، لا إله إلّا هو العزيز الحكيم، يخلق ما

يشاء، يهب لمن يشاء الذكور أو يزوّجهم ذكراناً وإناثاً، فتلك تسع ساعات، ثمّ ينظر في أرزاق الخلق ثلاث ساعات، فيبسط الرزق لمن يشاء ويقدر وهو بكلّ شيء عليم فتلك ثنتا عشر ساعة...)(١).

ونحن هنا نناقش ابن تيميّة في قوله: (وليس في الخبر ما يمتنع بظاهره عن الله تعالى) حيث يذهب إلى تصحيح مضمون الرواية والتي من مضامينها أنّ الله سبحانه وتعالى لا يعلم أعمال العباد في وقتها، وإنّا يكون علمه بعد جهل. فهل هذه الرواية صحيحة؟

والجواب سنأخذه من أتباع مدرسة ابن تيميّة، حيث رأي المعلّق على كتاب (تلبيس الجهميّة) بأنّها رواية غير مقبولة، وقال: (وقال البيهقي في الأسهاء والصفات، عقب الحديث: هذا موقوف وراويه غير معروف. قلت: هذا الحديث هذا السند ضعيف وقد ذكره المؤلّف من باب الشواهد)(٢).

وكذلك محقّق كتاب (العظمة) حيث علّق على الرواية بها مضمونه: إنّ اسنادهما موقوف ومجهول، فابن تيميّة لم يناقش سند الرواية، ولو افترضنا صحّتها، فهل يمكن القبول بها جاء في مضمونها من أنّه تعالى يعلم أعهال العباد بعد جهل؟

ويقول محقّق كتاب (العظمة): إنّ في متن الرواية غرابة حيث حدّد فيه الساعات... فكلّ ذلك يكفي لضعف الحديث وبطلانه.

وبعبارة أخرى هو يريد القول بأنّه حتّى لو كان الحديث صحيح السند، لكن المضمون لا يمكن القبول به بأيّ شكل من الأشكال.

<sup>(</sup>١) العظمة: ج٢ ص٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٢٢٦.

ونقاشنا ليس مع محقّق كتاب (العظمة) ولا مع محقّق كتاب (تلبيس الجهميّة)، بل مع ابن تيميّة الذي لم يمنع مثل هذا الخبر ويحمله على الظاهر؛ لأنّه يصرّح بشكل واضح باعتقاده بها يتّهم ويفتري به وبمثله على الشيعة. فها هو هذا الأمر؟

### علم الله تعالى بين ابن تيمية والشيعة

قلنا: بأنّ من نتائج الرواية المتقدّم ذكرها اعتقاد ابن تيميّة بأنّ علم الله تعلى بالعباد إنّا يكون بعد الجهل به، فإذا كان الأمر كذلك فإنّه ينسب إلى الشيعة الإماميّة في كتابه (منهاج السنّة في نقض كلام الشيعة القدريّة) قولهم بأنّ الشيعة يقولون بذلك، ويتحامل عليهم بسبب هذا المعتقد، وهذا الأمر من عجائبه وغرائبه التي لا تُعدّ ولا تُحصى.

والمرجع الأساس لاتّهامه هو اعتقاد السيعة بالبداء؛ يقول في منهاج السنّة: (...وكذلك هشام بن الحكم وزرارة بن أعين وأمثالهما ممّن يقول إنّه يعلم ما لم يكن عالماً به، ومعلوم أنّ هذا من أعظم النقائص في حقّ الربّ تعالى)(۱).

فإذا كان هذا من أعظم النقائص ويتهم به أجلاء تلامذة الإمام الصادق على في فكيف يقول به هنا ولا يمنع من حمل الخبر على الظاهر؟

ويقول أيضاً في الكتاب نفسه: (وأيضاً فكثير من شيوخ الرافضة من يصف الله تعالى بالنقائص، فزرارة بن أعين وأمثاله يقولون يجوز البداء عليه، فإنّه يحكم بالشيء ثمّ يتبيّن له ما لم يكن علمه).

وليس خافياً أنَّ كبار علماء الوهَّابية المعاصرين إنَّما كفَّروا الشيعة، وقالوا

<sup>(</sup>١) منهاج السنّة: ج٢، ص٧٥.

أنّ الله تعالى له جسم .....

بأنّهم أبطنوا الكفر وأظهروا الإسلام لأنّهم يؤمنون بالبداء.

والحقّ أنّ المؤمن بالبداء بالتفسير والمعنى المغاير لما يقول به السيعة هو ابن تيميّة وهو البداء الباطل الذي يعنى بأنّ الله تعالى علمه يكون بعد الجهل.

ثمّ ينقل عبارة أخرى وفيها: (...ثمّ يتبيّن له ما لم يكن عَلِمه فينتقض حكمه لما ظهر له من خطئه... إنّ أمثال هشام كان يقول يعلم ما لم يكن عالماً به، ومعلوم أنّ هذا من أعظم النقائص)(۱).

وعند إجرائنا لمقارنة بسيطة بين ما يقوله الشيعة وما يقوله ابن تيمية، يتبيّن لنا بوضوح ما هو مراد كلا الطرفين، وأيّه المحقّ، وأيّه إيعظّم علم الله تعالى.

#### البداء في مصادر الفريقين

نشير أوّلاً إلى أنّ لفظ البداء ورد صريحاً في مصادر السنّة، وإلى أنّ هذا المصطلح غير مختصّ بالشيعة، ومن ذلك:

ا. ما ورد في (صحيح البخاري) باب حديث أبرص وأعمى وأقرع في بني إسرائيل، قال: إنّ أبا هريرة حدّثه أنّه سمع رسول الله عَلَيْكُ يقول: «إنّ ثلاثة في بني إسرائيل أبرص وأقرع وأعمى بدا لله عزّ وجلّ أن يبتليهم فبعث إليهم ملكاً».

وسيأتي معنا رواية عن الإمام الصادق علسًا يقول فيها: «ما بدا لله في شيء».

٢. ما ورد في (مسند الإمام أحمد بن حنبل) يقول: (سمعت رسول الله يقول: «إنّ أوّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها وخروج الدابّة ضحى، فأيّتهما ما كانت قبل صاحبتها فالأخرى على أثرها... وكان يقرأ الكتب وأظنّ أوّلها خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وذلك أنّها كلّما غربت أتت تحت

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٢ ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن النهاية في غريب الحديث والأثر: ج١ ص١٠٩.

العرش فسجدت واستأذنت في الرجوع، فأذن لها في الرجوع حتى إذا بدا لله أن تطلع من مغربها...» إسناده صحيح على شرط الشيخين)(١).

هذا غيضٌ من فيض ممّا ورد في كتب وصحاح أهل السنّة، أمّا في مصادر الشيعة الإماميّة فننقل طائفتين من الروايات:

الطائفة الأولى: حول علم الله عزّ وجلّ.

الطائفة الثانية: ما ورد حول البداء في كلمات أئمّة أهل البيت عليَّا للهِ.

أمّا الطائفة الأولى فنذكر بعض الروايات، ومنها:

١. ما ورد في نهج البلاغة عن الإمام أمير المؤمنين علامية أنّه قال: «إنّ الله سبحانه وتعالى لا يخفى عليه ما العباد مقترفون في ليلهم ونهارهم، لطف به خبراً وأحاط به علماً، أعضاؤكم شهوده، وجوارحكم جنوده، وضمائركم عيونه، وخلواتكم عيانه سبحانه وتعالى»(٢).

٢. ما ورد عنه أيضاً علم في كتاب (أصول الكافي) وهي رواية منقولة عن الإمام الباقر علم في الإمام الباقر علم في الإمام الباقر علم في الإمام الباقر علم في الإمام به قبل كونه كعلمه به بعد كونه (٣).

٣. رواية ورد في أوّلها: أنّه كتب إلى أبي الحسن الرِّضا علمَّكِ يسأله عن الله عن الله عزّ وجلّ أكان يعلم الأشياء قبل خلق الأشياء، وكونها، أو لم يعلم ذلك حتّى خلقها وأراد خلقها؟ فوقع بخطّه علمَّكِيد:

«لم يزل الله عالماً بالأشياء قبل أن يخلق الأشياء كعلمه بالأشياء بعدما خلق

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد بن حنبل: ج١١ ص٤٦٩، الرواية: ٦٨٨١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج١ ص١٠٧، ح٢.

أنَّ الله تعالى له جسم ......

الأشياء، عالم لا يعزب عن علمه مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء»(١).

٤. ورد في كتاب بحار الأنوار: قال: سألت الإمام أبا عبد الله الصادق علمه علم الله تبارك وتعالى: أكان يعلم المكان قبل أن يخلق المكان، أم علمه عندما خلقه وبعدما خلقه؟ فقال: «تعالى الله بل لم يزَل عالماً بالمكان قبل تكوينه كعلمه به بعدما كوّنه، وكذلك علمه بجميع الأشياء كعلمه بالمكان»(١).

هذه الروايات وغيرها تظهر لنا عقيدة مدرسة أهل البيت عليه واعتقادهم بأنّ الله يعلم كلّ شيء قبل خلقه، لا يعزب عن علمه مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء، لا أنّ أعمال العباد يعلمها بعد وقوعها، بل يعلمها قبل وقوعها.

الطائفة الثانية: تُولي أحاديث أهل البيت عليه عناية كبيرة بموضوع البداء من حيث الإقرار بوجوده، وأهمية الإيهان به، بالإضافة إلى معالجة ما يطرأ على بعض الأذهان من التباسات حول المسألة، ومن هذه الأحاديث نختار هذه الباقة:

ا. عن الإمام الصادق علم الله قال: «من زعم أنّ الله عزّ وجلّ يبدو له في شيء لم يعلمه أمس، فابرؤوا منه» (٤).

٢. ما رواه أبو بصير، عن الإمام الصادق علما أنَّه قال: «إنَّ لله علمين: علمٌ مكنون مخزون لا يعلمه إلَّا هو، من ذلك يكون البداء، وعلمٌ علَّمه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص١٠٧، ح٤.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٤ ص٨٥، ح٠٢.

<sup>(</sup>٣) للتفصيل في بحث علم الله تعالى، راجع: التوحيد، بحوث تحليليّة في مراتبه ومعطياته، السيّد كمال الحيدري: ج١ ص٥٠٠، العلم الذاتي.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج٤ ص١١١، ح٣٠.

٢٢٤ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

### ملائكته ورسله وأنبياءه فنحن نعلمه»(١).

- ٣. عن الإمام الصادق علسًا إلى أنّه قال: «إنّ الله لم يبدُ له من جهل» (٢).
- عن الإمام الصادق علسًا إلى قال: «إنّ الله يقدّم ما يشاء، ويمحو ما يشاء، ويتبت ما يشاء، وعنده أمّ الكتاب» وقال: «فكلّ أمرٍ يريده الله فهو في علمه قبل أن يضعه، ليس شيء يبدو له إلّا وقد كان في علمه، إنّ الله لا يبدو له من جهل» (٣).
- ٥. عن منصور بن حازم، قال: «سألت أبا عبد الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله بالأمس؟ قال: لا، مَن قال هذا فأخزاه الله. قلت: أرأيت ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة، أليس في علم الله؟ قال: بلى، قبل أن يخلق الخلق»(٤).

ونلاحظ كيف أنّ هذه الروايات نظرت إلى معالجة ما يمكن أن يقع فيه البعض من الالتباس في نسبة الجهل إلى الله سبحانه وعدم العلم نتيجة الإيمان بالبداء، لذلك تصدّى الأئمّة عليه لدرء هذه الشبهة ومعالجتها ببيانٍ واضح.

وهناك نمط آخر من الروايات ناظر إلى بُعدٍ آخر في المسألة، وهو ما يتعلّق بأهمّية الإيمان بالبداء في العقيدة الإسلاميّة، ومن ذلك:

- ١. عن هشام بن سالم، عن الصادق علسًك قال: «ما عُظِّم الله بمثل البداء»(٥).
- ٢. عن مالك الجهنيّ، قال: سمعت أبا عبد الله عالسَّالِة يقول: «لوعلم

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ ص٢٤٧، ح٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ج۱ ص۱٤۸، ح۱۰.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج٤ ص١٢١، ح٦٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ج١ ص١٤٨، ح١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ج١ ص١٤٦، ح١.

أنَّ الله تعالى له جسم .....

النّاس ما في القول بالبداء من الأجر، ما فتروا عن الكلام فيه»(١).

٣. عن مرازم بن حكيم، قال: سمعت أبا عبد الله علا يقول: «ما تنبّأ نبيّ قط حتّى يقرّ لله مجمس خصال: بالبداء والمشيئة والسجود والعبوديّة والطاعة» (٢).

٤. عن الريّان بن الصلت، قال: سمعت الرِّضا علاَلَيْ يقول: «ما بعث الله نبيّاً إلّا بتحريم الخمر، وأن يقرّ لله بالبداء» (٣).

وهكذا هي تعبيرات كلمات أئمة أهل البيت عليه البريئة من كلّ هذه الافتراءات التي تحامل عليهم بها أئمة الضلال من أمثال عبد الرزّاق بن عفيفي بن عطية صاحب كتاب (فتاوى اللّجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء)، والـذي حقّ ق كتاب (الإحكام في أصول الأحكام) للإمام الأمدي، حيث قال في تعليقته على الكتاب: (إعتذر الآمدي عن اليهود والرافضة في انتقاصهم لله، وطعنهم في أفعاله وشرائعه بخفاء الغرض بين النسخ والبداء... ومن تبيّن أمر اليهود وحسد اليهود لمن جاء بعد موسى من الأنبياء وكيدهم لشرائع الإسلام، وتبيّن حال الرافضة ووقف على فساد دخيلتهم وزندقتهم بإبطان الكفر وإظهار الإسلام، وأنّهم ورثوا مبادئهم عن اليهود، ونهجوا في الكيد للإسلام منهجهم - أي منهج اليهود - وتبيّن حال الرافضة علم أنّ ما قالوه من الزور والبُهتان - أي في مسألة البداء - إنّا كان

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه: ج۱ ص۱٤۸، ح۱۲.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ج۱ ص۱٤۸، ۱۳۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج١ ص١٤٨، ح١٠. للاحظة أحاديث البداء بشكل عام يمكن النظر إلى: بحار الأنوار، ج٤ ص١٩٦، باب البداء والنسخ، حيث استقصى المجلسي سبعين خبراً من مصادر متعددة، كذلك: الأصول من الكافي، ج١ ص١٤٦ ـ ١٤٩، باب البداء، حيث أورد خمسة عشر حديثاً.

عن قصد سيّئ وحسد للحقّ وأهله وعصبيّة ممقوتة دفعتهم إلى الدسّ والخداع وإعمال معاول الهدم سرّاً وعلناً للشرائع ودولها القائمة عليها، ومن قرأ آيات القرآن وتاريخ الفريقين \_ اليهود والرافضة \_ ظهر له ما هم عليه من الدخل والمكر السيّئ)(۱).

قد يقول قائل: إنّ كلمة «بدا» الواردة في روايات السنّة لا يُراد منها نفس المعنى المستعمل والمقصود عند الشيعة، فلعلّ هذا اشتراك لفظي.

والجواب: لقد فهم الألباني والأرناؤوط من «بدالله» الواردة في نصوص أهل السنة نفس معنى البداء الوارد في نصوص الشيعة، والدليل على ذلك:

ما ورد في (صحيح الجامع الصغير) تأليف محمّد ناصر الألباني، حيث ينقل رواية جامع صحيح البخاري وفيها: «أنّ ثلاثة نفر من بني إسرائيل: أبرص وأقرع وأعمى، بدا لله...».

ثمّ يعلّق عليها الألباني بالقول: (هذه رواية البخاري، وكأمّها رواية بالمعنى فإنّ البداء لله مستحيل، ولذا فسّرها ابن الأثير بقوله «أي قضى». ويؤيّده رواية مسلم. وهي رواية للبخاري فهي أصحّ) (٢).

علماً بأنّ قول الألباني ينمُّ عن جهل كبير؛ لأنّ قوله إنّ الرواية منقولة بالمعنى يؤدّي إلى عدم وجود أيّ قيمة للكتاب لأنّه لم ينقل ألفاظ رسول الله عليه ؟

وهكذا الحال مع العلامة شعيب الأرناؤوط في تعليقه على (مسند الإمام أحمد) حيث يقول: (قال السندي: قوله فإذا بدا هكذا في النسخ «بدا» من البدو، و «لله» جار ومجرور متعلّق به، أي ظهر له تعالى... قلت: والأقرب

<sup>(</sup>١) الإحكام في أُصول الأحكام: ج٢ ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير: ج١ ص١١، ح٢٠٥٢.

أنَّ الله تعالى له جسم ........أنَّ الله تعالى له جسم .....

التأويل بلا تخطئة الرواية [لأنّ الرواية صحيحة السند، وهي في البخاري ومسند أحمد على شرط الشيخين] بعد ثبوتها والله أعلم).

فلا ندري أيّ منهج يعتمد هؤلاء، ففي موضع يقولون بأنّ العقل يقول بالاستحالة فلا يمكن القبول بظاهر الرواية ولابدّ من التأويل، وفي موضع آخر يقولون نعمل بظواهر الآيات والروايات.

أمّا نحن في مدرسة أهل البيت عليه فمنهجنا واضح في جميع الروايات، وفي أيّ صفة تُذكر لله عزّ وجلّ في آية أو رواية، فلابد أوّلا للعقل أن يجوّزها ولا يحيلها. فمثلاً لو دلّت آية أو رواية على أنّ الله علم بعد جهل، فنقول هذا غير معقول، لأنّ الله تعالى لا يتّصف بالجهل الذي هو نقص، فننفي الرواية رأساً، وإن كانت صحيحة السند فلا قيمة لها، لأنّها تنسب النقص لله تعالى.

وفي مسألة الجسم نريد أن نصل إلى مثل هذه الحقيقة؛ وهي أنّ صفة الجسم هي نقص لله عزّ وجلّ كالجهل والعجز، ولهذا لم نوافق على مثل هذا الوصف، وقلنا بأنّ أيّ قول يرد فيه بأنّ الله جسم، فبمقتضى القاعدة العقليّة لابدّ من تأويل ظاهر هذا اللّفظ.

#### البداء بين الشيعة والسنة

ينتهي بنا البحث في البداء بعد هذه المقدّمات إلى بيان المحاور التالية لتوضيح حقيقته عند السنّة والشيعة:

# المحور الأوّل: حول معنى البداء في اللّغة

تلتقي معاجم اللغة في القديم والحديث على معنى مشترك للبداء. فكلمة «بداء» مصدر الفعل الثلاثي «بدا» بمعنى ظهر. فقولهم: بدا الشيء يبدو بدواً

وبَدواً وبداءً: ظهر. هذا ما ذكره ابن فارس (١) والأزهري (٢) والزبيدي (٣) والفيومي (٤) وابن منظور (٥) والجوهري (٢).

وعن المعاجم الحديثة، جاء في المعجم الوسيط: «بدا بدواً وبداءً: ظهر. وبدا له في الأمر كذا: جدَّ له فيه رأي. البداء: ظهور الرأي بعد أن لم يكن، وأيضاً: استصواب شيء علم بعد أن لم يُعلم، وكذلك: بدا لي في هذا الأمر بداء: أي ظهر لي فيه رأيٌ آخر (٧).

أمّا الراغب الأصفهاني (ت: ٢٠٥هـ) فقد ذكر في المفردات: (بدا الشيء بدُواً وبداءً: ظهر ظهوراً بيّناً، قال الله تعالى: ﴿وَبَدَا لَهُمْ مِنْ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَ سِبُونَ ﴾ (الزمر: ٤٨)، ﴿وَبَدَا لَهُمْ سَيِّمَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ (الزمر: ٤٨)، ﴿وَبَدَا لَهُمْ سَيِّمَاتُ مَا كَسَبُوا ﴾ (الزمر: ٤٨)، ﴿وَبَدَا لَهُمْ اللهُ عَلَى القرآن الكريم ﴿فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا ﴾ (طه: ١٢١). وقد ورد المعنى في القرآن الكريم إحدى وثلاثين مرّة موزّعاً على ستّ عشرة سورة) (٨٠).

من الواضح أنّ اللّغة تتّفق على معنى واحد، بيد أنّ هناك اختلافاً في التطبيق والمصداق يأتي من ناحية اللام وربطها للظهور، فعندما يقال: «زيد ُ بدا له في الرأي» فمعناه: ظهر له ما كان مخفيّاً عنه، أمّا عندما يقال: «برز عليّ

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللّغة: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٢) تهذيب اللغة: مادّة بدا.

<sup>(</sup>٣) تاج العروس، الزبيدي: ج١ ص٣١.

<sup>(</sup>٤) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: ج١ ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب: مادّة بدا.

<sup>(</sup>٦) الصحاح: ج٦ ص٢٢٧٨.

<sup>(</sup>٧) المعجم الوسيط: ص٤٤\_٥٤.

<sup>(</sup>٨) أُنظر المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: ص١٤٨-١٤٨.

أنّ الله تعالى له جسم ......

فبدا له من الشجاعة» فمعناه: ظهر من شجاعته ما كان مخفيّاً عن الناس.

البداء بالاستخدام الأوّل الذي يعني ظهور الأمر بعد أن لم يكن، والعلم بعد أن لم يُعلم، أي العلم الذي يسبقه جهل، هو أمرٌ مستحيل على الله سبحانه، لا يلتزم به عاقل موحِّد مؤمن بالله، فضلاً عن عالم، فكيف بأئمّة أهل البيت عليه وهم عدل القرآن؟!

إذن «فالبداء المنسوب إلى الله جلّ شأنه، إنّما هو بمعنى المثال الثاني، أي ظهر لله من المشيئة ما هو مخفيُّ على الناس، وعلى خلاف ما يحسبون. هذا ما يقتضيه العقل»(١) كما يصرّح بذلك العلاّمة محمّد جواد البلاغي.

# المحور الثاني: حول البداء في أحاديث أهل البيت عليه

ونكتفي بها ذكرناه سابقاً من روايات وأحاديث عن الأئمّة المعصومين على التي يمكن لنا في ضوئها تسجيل ما يلي:

أوّلاً: ليست روايات البداء خبراً واحداً، بل هي: «متكاثرة مستفيضة، فلا يُعبأ بها نُقل عن بعضهم أنّه خبرٌ واحد»(٢).

بإزاء ذلك ليس المقصود منه المعنى الباطل الذي ينسب الجهل إلى الله سبحانه، لأنّ هذا ممّا يجزم العقل والنقل ببطلانه، بل له في القرآن الكريم وروايات أهل البيت عليه معنى آخر \_ كها تبيّن لنا \_.

ثانياً: تُفيد النصوص الحديثيّة بدلالة واضحة لا تخطئها العين أنّ البداء عنصر مشترك في الإيمان الديني رافق نبوّات السماء جميعاً، لم تشذّ عنه نبوّة قطّ منذ بعث الله آدم عليّه إلى خاتم النبيّين محمّد عَلَيْقَيْد .

<sup>(</sup>١) رسالتان في البداء: ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) الميزان في تفسير القرآن: ج١١ ص٣٨١.

ثالثاً: تكشف النصوص بلغة صريحة لا يشوبها إلتباس عن حذر أئمّة أهل البيت عليه ممّا ستلوكه ألسنة البعض في مخالفة البداء، فسعوا إلى توضيح الالتباس، ودرء الشبهة، واستئصال سوء الفهم من الجذور، هذا لو قُدِّر أنّ مناوءة البداء ترجع إلى سوء فهم والتباس في التلقي فعلاً، وليس إلى غرض مبيّت وموقف مبنى على أساس اللجاجة والعناد!(١).

## المحور الثالث: موقع البداء من العلم الإلهي

من الأمور المهمّة التي ذكرها علماء الشيعة في كلامهم عن علم الله سبحانه وتعالى أنّ الله سبحانه يعلم الله على أنّ الله سبحانه يعلم الأشياء قبل الإيجاد تفصيلاً قبل أن يوجدها، وهذا هو العلم التفصيلي بالأشياء في مقام الذات.

كما أنّه لا يشذّ عن علمه شيء في مقام العلم الفعلي، ولا تعزب عنه غائبة، بل كلّ شيء عنده في الكتاب المُبين الذي هو الكتاب المكنون واللّوح المحفوظ وأُمّ الكتاب، إذ ما من شيء لا رطبٍ ولا يابس إلّا في كتابٍ مبين، ولا أصغر من ذلك ولا أكر.

وبإزاء ما أكّده الأئمّة على من أنّ علمه سبحانه بالأشياء قبل الإيجاد في مقام الذات، ومع الإيجاد في الكتاب المُبين، كيف نوفّق بين هذه الحقيقة والبداء، بالأخصّ حين تؤخذ بنظر الاعتبار الأحاديث المستفيضة عنهم (صلوات الله عليهم) ليس في إثبات البداء وحسب، بل في أنّه من أفضل ما عُبدَ الله به.

والجواب: إنّ من الضروري لتوضيح عدم التعارض بين ما ذُكر عن

<sup>(</sup>١) التوحيد: السيّد كمال الحيدري: ج١ ص٢٤٣.

علم الله تعالى بالأشياء والقول بالبداء تبيين المنطقة التي يحصل بها البداء.

فمن العلم الإلهي ما هو ذاتي بالأشياء قبل الإيجاد، والبداء لا يقع في هذا الضرب من العلم الذي هو عين الذات. ومن ثمّ لا مجال للتغيير فيه.

كما أنّ هناك العلم الفعلي الذي ينطوي على مراتب ومظاهر عدّة، الأولى منها يطلق عليها مرتبة الكتاب المُبين واللّوح المحفوظ (وغير ذلك) وهذه المرتبة لا يقع فيها البداء، وهي لا تحتمل التغيّر والزيادة والنقصان، وهي أمّ الكتاب.

لكن هناك مرتبة أخرى من العلم الفعلي أطلق عليه القرآن الكريم لوح المحو والإثبات هي التي يقع فيها البداء، وهو يتم أيضاً في إطار ما هو موجود في أُمّ الكتاب وبها لا يشذّ عن نطاق السُنن المكنونة التي لا تحتمل التحويل والتبديل، وبذلك لا يستدعي البداء ولا يلازم التغيّر في العلم، وإنّما التغيير في مظاهر علمه الفعلي التي تنعكس فيها تقاديره.

# المحور الرابع: هل يختص البداء بالشيعة ؟

البداء بالمعنى الذي ذكرناه الذي لا يعني تغييراً في العلم والإرادة الإلهين، لا يختص بالشيعة وحدهم، فأحاديث الفريق الآخر مشحونة بروايات نبوية تشير إلى الآجال المعلّقة وتأثير العمل في تغيير المصير، وبالإضافة إلى ما ذكرناه، نضيف بعض ما ورد في هذا المجال، ومنها:

ا. عن السيوطي في (الدرّ المنثور) في ظلال قوله سبحانه: ﴿يَمْحُو الله مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ (الرعد: ٣٩): عن عليّ رضي الله عنه أنّه سأل رسول الله عَلَيْكُ عن هذه الآية فقال له: «الأقرنّ عينيك بتفسيرها، والأقرن عين أمّتى بعدي بتفسيرها: الصدقة على وجهها، وبرّ الوالدين، واصطناع المعروف،

٢٣٢ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

يحوّل الشقاء سعادة، ويزيد في العمر، ويَقى مصارع السوء»(١).

٢. وعنه أيضاً، عن ابن عبّاس، قال: «لا ينفع الحذر من القدر، ولكنّ الله يمحو بالدعاء ما يشاء من القدر»(٢).

٣. عن ثوبان، عن رسول الله عَلَيْكَ قال: «لا يرد القدر إلّا الدّعاء، ولا يزيد في العمر إلّا البرّ، وإنّ الرّجل ليُحرم الرزق بالذنب يُصيبه» (٣).

بل ورد لفظ البداء في كتبهم كما ذكرنا في حديث النبيّ عَلَيْكَ عن الأقرع والأبرص والأعمى.

في ضوء هذا الاشتراك المعنوي \_ بل حتى اللفظي كما في حديث الأقرع والأبرص والأعمى \_ تتبيّن دقة الملاحظة التي أبداها علماء الشيعة وباحثوهم منذ القدم من أنّ النزاع حول البداء لفظيّ، وإلّا فالنصوص الروائيّة من الفريقين تؤكّد وجود ضربين من الأجل، كما هي مستفيضة في الكشف عن تأثير العمل في تغيير المصير.

يقول الشيخ المفيد (ت: ١٣ ٤هـ) في (أوائل المقالات) عندما يصل إلى البداء: (وليس بيني وبين كافّة المسلمين في هذا الباب خلاف، وإنّا خالف من خالفهم في اللّفظ دون سواه)(٤).

ومن المعاصرين كرّر الملاحظة ذاتها السيّد الطباطبائي (ت: ١٤٠٢هـ) عندما كتب: (والذي أحسب أنّ النزاع في ثبوت البداء كما يظهر من أحاديث

<sup>(</sup>١) الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور: ج٤ ص٦٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٤ ص٦٦١.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه في سننه: ج١ ص٣٥، ح٩٠، وج٢ ص١٣٣٤، ح٢٢، كما رواه الحاكم في المستدرك: ج١ ص٤٩٣.

<sup>(</sup>٤) أوائل المقالات في المذاهب المختارات: ص٩٣-٩٣.

أئمة أهل البيت على ونفيه كما يظهر من غيرهم، نزاعٌ لفظيّ... ومن الدليل على كون النزاع لفظيّا استدلالهم على نفي البداء عنه تعالى بأنّه يستلزم التغيّر في علمه، مع أنّه لازم البداء بالمعنى الذي يفسّر به البداء فينا، لا البداء بالمعنى الذي يفسّره به الأخبار فيه تعالى)(١).

مع ذلك كلّه لم يسلم الشيعة من الغائلة والتّهم تُكال لهم دون تمحيص وعلم منذ الصدر الأوّل حتّى الآن، من دون أن يكلّف المشتعون أنفسهم عناء الفهم والإصغاء إلى الدليل.

ولا غرابة أن يقتفي الخلف آثار السلف ما دام الأمر يتعلّق بالشيعة، ذلك أنّ (كلّ شيء تطوّر إلّا الكتابة عن الشيعة، ولكلّ بداية نهاية إلّا الإفتراء على الشيعة، ولكلّ حكم مصدره ودليله إلّا الأحكام على الشيعة) (٢) كما يقول ـ بحقّ ـ المرحوم الشيخ محمّد جواد مغنية.

ونختم هذا البحث بشواهد من كلمات علماء أهل السنّة تتوافق مع ما ذكره علماء الشيعة في بيان حقيقة المعنى والمراد من البداء.

ورد في (فتح الباري في شرح صحيح البخاري) للعسقلاني قوله: (بدا لله بتخفيف الدال المهملة بغير همز<sup>(٣)</sup>، أي: سبق في علم الله فأراد إظهاره، وليس المراد أنّه ظهر له بعد أن كان خافياً، لأنّ ذلك مُحال في حقّ الله تعالى)<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الميزان في تفسير القرآن: ج١١ ص٣٨١-٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر النصّ في مقدّمة الشيخ محمّد جواد مغنية لكتاب عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى، تأليف السيّد مرتضى العسكرى: ج١ ص١١.

<sup>(</sup>٣) وهذا احتراز منه عن إرادة البعض بتحريف اللفظ إلى بدأ الله، بحيث تتحوّل الجملة من الإضافة إلى كون الله فاعلاً.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري في شرح صحيح البخاري: ج٦ ص٦١٣.

وأيضاً نفس هذا الكلام ورد في (عمدة القاري شرح صحيح البخاري) للإمام العيني، حيث قال: (بدا لله؛ بتخفيف الدال المهملة بغير همزة، كذا ضبطه بعضهم... أي: سبق في علم الله فأراد إظهاره، وليس المراد أنّه ظهر له بعد أن كان خافياً، لأنّ ذلك مُحال في حقّ الله تعالى)(١).

وأمّا خاتمة البحث في كلام الشيعة فنذكر ما ورد في رسالة تحت عنوان (رسالتنا في البداء) تأليف العلاّمة المجدّد البلاغي، وآية الله العظمى السيّد الخوئي، وهي من إعداد السيّد محمّد على الحكيم، وفيها: (وأمّا البداء فهو بمعنى الظهور لغة، مأخوذ من بدا يبدو بدواً وبدواً وبداءة وبَداءً وبُدؤًا، فيقال: فلان بدا له في الرأي، أي: ظهر له ما كان مخفياً عنه، وفلان برز فبدا له من الشجاعة ما كان مخفياً عن الناس، فمعنى بدا في المثالين واحد، فالبداء المنسوب إلى الله جلّ شأنه إنّا هذا المعنى الثاني، أي ظهر لله من المشيئة ما هو مخفي على الناس، وهذا ما يقتضيه العقل ويشهد له صريح الأحاديث، منها:

- صحيح عبد الله بن سنان، عن الصادق علط (هما بدا لله في شيء إلّا كان في علمه قبل أن يبدو له».
  - ورواية أخرى: «إنّ الله لم يبدُ له من جهل».
- ورواية ثالثة: «هل يكون اليوم شيء لم يكن في علم الله بالأمس؟ قال علمي الله بالأمس؟ قال علم الله علم الله بالأمس؟ قال علم الله ع

فأين ابن تيميّة وأتباعه من كلّ هذا؟!

<sup>(</sup>١) عمدة القارئ شرح صحيح البخاري: ج١٦ ص٦٦.

## موقع ابن تيمية من فرق التجسيم

ذكرنا سابقاً بأنّه يوجد اتّجاهان في مسألة التجسيم:

الاتّجاه الأوّل: هو الاتّجاه العامّ لدى علماء المسلمين عامّـة، والقائل بأنّ التجسيم والتشبيه من صفات النقص ولابدّ أن ينزّه الله تعالى عنها.

الاتِّجاه الثاني: وهو اتِّجاه التجسيم والتشبيه.

وأصحاب هذا الاتِّجاه انقسموا إلى طوائف ثلاث:

الأولى: الطائفة التي قالت وصرّحت بالتجسيم والتشبيه.

الثانية: الطائفة التي قالت بالتجسيم ونفت التشبيه، وقد أجبنا على هذه الطائفة بأنّه لا يمكن الفصل بين التجسيم والتشبيه.

الثالثة: وهي الطائفة التي لم تثبت الجسميّة ولم تنفها، ولكنّها التزمت بصفات أدّت إلى التجسيم، واستدلّوا على قولهم بأنّه لم يرد في الكتاب والسنّة لفظ الجسم، وبالتالي لم يرد ما ينفي وما يثبت، ومع ذلك التزموا بلوازم التجسيم من قبيل: الجهة، والمكان، والتحيّز، والصعود والنزول....

فأين موقع ابن تيميّة من هذه الطوائف؟

في الواقع أنّ ابن تيميّة يقف موقف المتردّد، فنجده تارةً مع الطائفة الثانية، وتارةً مع الطائفة الأولى. ومحلّ بحثنا هو بيان حقيقة موقف ورأي ابن تيميّة وتبيين موقعه الحقيقي، والذي هو القول بالتجسيم.

من هنا تجدر الإشارة إلى أنّ ابن تيميّة تدرّج في كلامه وخطاعدة خطوات، فهو في الخطوة الأولى لم يثبت ولم ينفِ الجسميّة، وقد تعرّضنا إلى

ذلك فيها سبق.

ثمّ في الخطوة الثانية تصاعد في رأيه وقال بأنّ السلف الصالح وأئمّة المسلمين ذمّوا من نفى الجسميّة، دون أن يشير إلى أقوال الذامّين.

وهذا الرأي ورد بشكل صريح في كتابه (بيان تلبيس الجهميّة)، حيث يقول: (...وقالوا أيضاً: إنَّ اليد والوجه لا تكون إلّا جسماً، فيد الله ووجهه كذلك، والموصوف بهذه الصفات لا يكون إلّا جسماً، في الله تعلى جسم لا كالأجسام. قالوا: وهذا ممّا لا يمكن النزاع فيه لكن أيّ محذور في ذلك، وليس في كتاب الله ولا سنة رسوله ولا قول أحد من سلف الأمّة وأئمّتها، أنّه ليس بجسم، وأنّ صفاته ليست أجساماً وأعراضاً؟ فنفي المعاني الثابتة بالشرع والعقل، بهلٌ وضلال)(۱).

فهو يريد أن يثبت الجسميّة ولكن من دون تسميتها، وكلّ ذلك فقط من أجل مغالطة القارئ وإيهامه بأنّه لا يثبت الجسميّة .

ثمّ يترقّى ابن تيميّة في الخطوة الثالثة بعد أن لم ينفِ الجسميّة ليقول بأنّ كلّ من أنكر جسميّة الحقّ سبحانه وتعالى فهو مبتلى ببدعة ضلالة، وكلّ ضلالة في النار، وبعد ذلك يقول بأنّه لو تنزّلنا وقلنا بأنّ إثبات الجسميّة أيضاً بدعة، كما أنّ نفي الجسميّة بدعة، لكن القول بالجسميّة بدعة أقلّ من بدعة نفي الجسمية، ثمّ يترقّى ليقول بأنّ القول بالجسميّة بدعة حسنة في مقابل النفي لكونها بدعة مذمومة، ثمّ يترقّى أكثر ليقول بأنّ إثبات الجسميّة لله هي أقرب للسنّة من نفى الجسميّة.

وكلّ ذلك قاله ابن تيميّة بكلامٍ صريح في (درء تعارض العقل والنقل) وهذا نصّه:

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٣٧٣.

(وقال لكم: "فليكن هذا لازماً للرؤية، وليكن هو جسماً"، أو قال لكم: "أنا أقول إنّه جسمٌ..." لم يكن لكم أن تقولوا له: "أنت مبتدع في إثبات الجسميّة"، فإنّه يقول لكم: "وأنتم مبتدعون في نفيه"، فالبدعة في نفيه كالبدعة في إثباته، إن لم تكن أعظم، بل النافي أحقّ بالبدعة من المثبت، لأنّ المثبت أثبت ما أثبتته النصوص، وذكر هذا معاضدة للنصوص، وتأييداً لها، وموافقة لها... فإن قُدّر أنّه ابتدع في ذلك كانت بدعته أخفّ من بدعة من نفى ذلك نفياً عارض به النصوص... قال الشافعي: البدعة بدعتان: بدعة خالفت نفياً عارض به النصوص... قال الشافعي: البدعة بدعتان: بدعة خالفت ضلالة، وبدعة لم تخالف شيئاً من ذلك فهذه قد تكون حسنة، لقولة عمر: ضلالة، وبدعة هذه"، هذا الكلام ونحوه رواه البيهقي بإسناده الصحيح في المدخل)(۱).

فإذا كان الأمر كذلك فإنّنا نقول لابن تيميّة بأنّ الكثير من الأعهال التي يقوم بها المسلمون تعتبرها بدعة، مع أنّها لا تخالف كتاباً ولا سنّة، من قبيل زيارة القبور، والبكاء على الحسين علشائد، وغيرها من الشعائر.

فمع اعتقادنا الجازم بأنّها ليست بدعة، ولكن وفقاً لقول ابن تيميّة لابـدّ أن نلزمه بها ألزم به نفسه من أنّ البدعة بدعتان، ولعلّ هذه الأمور من البدعة الحسنة.

لا ندري من أين لابن تيمية مثل هذه القاعدة، ومن أين جاء بها؟ فرغم تأكيده أنّ النصوص لا تثبت ولا تنفي، نراه يصرّ على اعتبار نفاة الجسميّة عن الله سبحانه وتعالى أهل بدعة وضلالة، حيث يزعم في نفس المصدر بأنّ نفاة الجسميّة ابتلوا ببدعة الضلالة، فيقول:

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل: ج١ ص٢٤٨\_٢٤٩.

(ومن المعلوم أنّ قول نفاة الرؤية «أي البصريّة» والصفات «أي العينيّة» والعلوّ على العرش، والقائلين بأنّ الله لم يتكلّم... ونفيهم ذلك لأنّ إثبات ذلك تجسيم، هو إلى مخالفة الكتاب والسنّة والإجماع السلفي والآثار أقربُ من قول مَنْ أثبت ذلك وقال مع ذلك مالفاظ يقول: إنّها توافق معنى الكتاب والسنّة، لا سيّا والنفاة متّفقون على أنّ ظواهر النصوص تجسيم عندهم، وليس عندهم بالنفي نصّ، فهم ماي النافون معترفون بأنّ قولهم هو البدعة وقول منازعيهم أقربُ إلى السنّة)(۱).

وإلى هنا تبيّن للقارئ الكريم بشكل تفصيلي أنّ ابن تيميّة يعتقد بأنّ الله سبحانه جسم، وصفاته أعراض جسميّة، وإذا قال قائل بأنّ نفي الجسميّة بدعة وكذلك إثبات الجسميّة بدعة، فالجواب عنده أنّ بدعة القول بالجسميّة بدعة أخفّ من بدعة القول بنفى الجسميّة، بل هى بدعة حسنة.

ثمّ ينتقل ابن تيميّة إلى خطواته الأخيرة في تأكيده على التجسيم، وإنا وإن كنّا قد نقلنا سابقاً تصريحات وأقوالاً صادرة عنه تشير إلى ذلك، ولكنّنا هنا نود أن نبيّن استدلاله على هذه العقيدة من خلال تقسيمه للموجود الأعمّ من كونه واجب الوجود أو ممكن الوجود، أو كونه خالقاً أو مخلوقاً، أو فقيراً أو غنيّاً، فهذا الموجود إمّا هو جسم أو قائم بالجسم، والله تعالى لا يمكن أن يكون قائماً بجسم لأنّه يكون محتاج إلى محلّه، فيثبت أنّه جسم.

يقول في (بيان تلبيس الجهميّة): (ويقولون: «بل قامت القواطع العقليّة على نقيض هذا المطلوب، وأنّ الموجود القائم بنفسه لا يكون إلّا جسماً، وما لا يكون جسماً لا يكون إلّا معدوماً»، ومن المعلوم أنّ هذا أقرب إلى الفطرة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص٢٤٩.

وحاصل كلامه أنّه ما من موجود إلّا وهو جسم، وما لا جسميّة لـه فهو معدوم، وإن قلت لابن تيميّة بأنّ لازم هذا الكلام أن يكون الله حادثاً، لأنّ كلّ جسم فهو حادث، سيقول لك: لا نوافق على أنّ كلّ ما هو جسم فهو حادث لأنّ الأجسام تنقسم إلى قسمين؛ فمنها حادث وهي المخلوقات، وقسم منها قديم وهو الله، فالله تعالى بحسب رأي ابن تيميّة جسمٌ قديم.

في تلبيس الجهميّة أيضاً: (فأقول: إذا كانت هذه الحجّة التي عارضتموني بها مستلزمة لكون بعض الأجسام قديمة، من غير أن تعيّن جسهاً، أمكن أن يكون ذلك الذي يعنونه، بأنّه الجسم القديم هو الله سبحانه، كها يقوله المثبتون، وأنّ ذلك هو ملازم لقولنا إنّه موصوف وقائم بنفسه ونحو ذلك، فتكون هذه الحجّة التي عارضتم بها، دليلاً على أنّ الله تعالى جسم بالمعنى الذي ذكرتموه)(١).

ثمّ يقول في موضع آخر من نفس الكتاب: (في الوجه العاشر: إذا كانت إحدى هاتين المقدّمتين الضروريّتين تستلزم أنّه مباين للعالم، والأخرى تستلزم أنّه جسم، فقد ثبت بموجب هاتين المقدّمتين صحّة قول القائلين بالجهة، وقول القائلين بأنّه جسم وكونه جسماً يستلزم القول بالجهة... وقول القائلين بالجهة يستلزم أيضاً القول بالجسم كها تقولون أنتم) أنه أيضاً القول بالجسم كها تقولون أنتم) أنه أيضاً القول بالجسم كها تقولون أنتم)

وفي كتاب (التسعينيّة) يعتبر ابن تيميّة أنّ نفي الجسميّة هو قول أهل الباطل، وينسب إلى البعض آراء لا يعتقدون بها حيث يقول:

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج١ ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ج١ ص٤٠٢.

(قال أبو عبد الرحمن: سمعت أبي يقول: قلت لأبي العبّاس: ما التوحيد؟ قال: توحيد أهل العلم وجماعة المسلمين: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله، وتوحيد أهل الباطل: الخوض في الأعراض والأجسام).

وهذا الكلام كما ترى هو لأبي عبد الرحمن، ولكن ابن تيميّة يعلّق عليه بالقول: (هذا موافق لما تقدّم، فبيّن \_ أبو عبد الرحمن \_ أنّ الخوض في الجسم والعرض ونفي ذلك، وجعل ذلك من التوحيد هو من قول أهل الباطل)(١).

وجملة (ونفي ذلك) يضيفها ابن تيميّة إلى كلام أبي عبد الرحمن وهي غير موجودة، لأنّه \_ أي ابن تيميّة \_ يريد أن يقول بأنّ نفي الجسميّة هو قول أهل الباطل ويجعل كلام أبي عبد الرحمن مستنداً لذلك.

وإذا كان نفي الجسميّة قول أهل الباطل، فها هو قول أهل الحقّ، أم أنّ إثبات الجسميّة أيضاً هو قول أهل الباطل؟ وهذا محال لأنّه يلزم منه ارتفاع النقيضين.

ومن هنا تجد أنَّ ابن تيميَّة لا يثبت ولا ينفي، ويتهرَّب من ذلك بالقول فقط إنَّ نفي الجسميَّة هو قول أهل الباطل.

ثمّ يتابع القول: (وجعل ذلك من التوحيد هو من قول أهل الباطل، فكيف بمن جعله أصل الدِّين [أي جعل نفي الجسميَّة من أصل الدِّين] كما قال شيخ الإسلام\_أي: أبو إسماعيل الهروي)(٢).

### أولوية أبحاث التجسيم على غيرها من الأبحاث

قد يقال: ما هو السبب في طرحكم لمسألة التجسيم والحدّ، مع أنّ هناك

<sup>(</sup>١) التسعينيّة: ج٣ ص٧٨٩\_٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

مسائل ذات أولويّة أكثر وهي مورد نقاش دائم ومستمرّ، مثل مسألة التوسّل والشفاعة والاستغاثة وزيارة القبور، أفلم يكن من الأولى طرح هذه المسائل؟

والجواب: إنّ هذه المسائل وإن كان البعض يحاول إعطاءها مزيد أهميّة، لكنّها ليست بأهمّية مسائل التجسيم والحدّ والتحيّز والمكان بالنسبة إلى الله عزّ وجلّ، وذلك أنّ أصل الدِّين هو في معرفة توحيد الأسهاء والصفات، وإذا لم تتمّ معرفة الله سبحانه وتعالى من خلال أسهائه وصفاته فلا قيمة لأيّ عبادة، ولا قيمة لأيّ توحيد آخر.

وهذه المسائل هي من قبيل الصلاة وكونها عمود الدِّين، وإن قُبلت قُبِل ما سواها، وإن ردِّت رُدِّ ما سواها، كذلك معرفة الله تعلى فإنها الأصل في جميع المعارف الدينيَّة، فإذا كانت المعرفة صحيحة فكل ما يترتب عليها يكون صحيحاً، وهكذا العكس لو كانت باطلة.

وقد خرج الإمام الحسين علم إلى أصحابه فقال لهم: «أيّها النّاس إنّ الله جلّ ذكره ما خلق الخلق إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة غيره»(١).

ومن تداعيات عدم المعرفة بالله وآثاره أنّ الإنسان قد يُشرِك بالله وهـو لا يعلم أنّه مشرك، وعند ذلك يكون مصداقاً لقوله تعـالى: ﴿إِنَّ الله لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ ﴾ (النساء: ٤٨، و١١٦).

وهذا المعنى يؤكّد عليه ابن تيميّة نفسه وأتباعه، بل كلّ علماء المسلمين، ولذلك ننقل بعض ما ورد عنه لكي نؤكّد للقارئ الكريم ضرورة عدم

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٥ ص٣١٢.

انشغاله بالقضايا الفرعيّة كالشفاعة والتوسّل والاستغاثة وصرف العنان إلى ما هو أهمّ من ذلك بكثير.

المورد الأوّل: يقول ابن تيميّة في كتاب (الفتاوى الحمويّة الكبرى) في سؤالٍ وجواب: (سأله سائل فقال السائل: ما قولكم في آيات الصفات كقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ (طه: ٥)، ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانُ ﴾ (فصّلت: ١١)... إلى غير ذلك من الأحاديث؟ وما قالت العلماء وأبسطوا القول في ذلك مأجورين إن شاء الله تعالى.

فأجاب: فإنّ معرفة هذا \_أي الأساء والصفات \_أصل الدِّين وأساس الهداية، وأفضل ما اكتسبته القلوب، وحصّلته النفوس، وأدركته العقول)(١).

المورد الثاني: يقول ابن قيم الجوزية في كتاب (الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة): (وجعل مفتاح دعوتهم وزبدة رسالتهم: معرفة المعبود سبحانه بأسمائه، وصفاته، وأفعاله، إذ على هذه المعرفة تنبني مطالب الرسالة جميعها... فأساس دعوة الرسل «صلوات الله وسلامه عليهم» معرفة الله سبحانه بأسمائه، وصفاته، وأفعاله، ثمّ يتبع ذلك أصلان عظيمان:

أحدهما: تعريف الطريق الموصلة إليه، وهي شريعته المتضمّنة لأمره ونهيه. الثاني: تعريف السالكين ما لهم بعد الوصول إليه من النعيم الذي لا ينفد... وهذان الأصلان تابعان للأصل الأوّل وهو معرفة الله سبحانه وتعالى)(٢).

المورد الثالث: ما يقوله أحد أعلام الوهّابية المعاصرين وهو الشيخ محمّد صالح العثيمين في كتاب (القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى):

<sup>(</sup>١) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص١٧٥-١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة: ج١ ص١٥١-١٥١.

(وتوحيد الأسهاء والصفات... فمنزلته في الدِّين عالية وأهميّته عظيمة، ولا يمكن أحداً أن يعبد الله على الوجه الأكمل حتى يكون على علم بأسهاء الله تعالى وصفاته، ليعبده على بصيرة... وهذا يشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة، فدعاء المسألة: أن تقدّم بين يدي مطلوبك من أسهاء الله تعالى ما يكون مناسباً... و دعاء العبادة أن تتعبّد لله بمقتضى هذه الأسهاء...)(1).

المورد الرابع: ما يقوله ابن باز في (مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة):

(هناك طائفة من المنتسبين للدعوة الإسلاميّة يرون عدم التحدّث عن توحيد الأسماء والصفات بحجّة أنّه يسبّب فرقة بين المسلمين ويشغلهم عن واجبهم وهو الجهاد الإسلامي، ما مدى صحّة تلك النظرة؟)

يقول ابن باز في الجواب: (هذه النظرة خاطئة... فالواجب على أهل العلم والإيهان أن ينشروا أسهاءه وصفاته وأن يذكروها في خطبهم ومؤلّفاتهم ووعظهم وتذكيرهم؛ لأنّ الله سبحانه بها يُعرف وبها يُعبَد، فلا تجوز الغفلة عنها ولا الإعراض عن ذكرها بحجّة أنّ بعض العامّة قد يلتبس عليه الأمر، أو لأنّ بعض أهل البدع قد يشوّش على العامّة في ذلك، بل يجب كشف هذه الشبهة وإبطالها وبيان أنّ الواجب إثبات أسهاء الله على الوجه اللائق بالله جلّ وعلا من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل...)(٢).

فمعرفة الله سبحانه ضرورية وأساسية لدى جميع الفرق والمذاهب، ونحن نبحث في أسماء الله وصفاته، ومن صفاته كونه جسماً أو ليس بجسم، وعلى أساس القول بالجسمية أو نفيها يترتب الأثر الكبير للعبادة الصحيحة

<sup>(</sup>١) شرح القواعد المُثلى في صفات الله وأسهائه الحسني: ص٠٢-٢٢.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي ومقالات متنوعة، مصدر سابق.

٢٤٤ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

والفاسدة.

وإننا في أبحاثنا هذه \_ كما يتلمّس القارئ الكريم \_ لا نتّهم ابن تيميّة على أساس جملة أو قول له في موردٍ معيّن، بل منهجنا في البحث هو متابعة أقواله في جميع ما كتبه أو ورد عنه، وذلك من أجل أن لا يجد أحد أيّة ثغرة والقول بأنّنا نقتطع ونجتزئ من كلماته ونجعل منها مبرّراً للتحامل عليه.

### خلاصة نظرية ابن تيمية في التجسيم

بعد هذا العرض التفصيلي لما قاله ابن تيميّة في مسألة التجسيم يمكن إيجاز نظريّته وآرائه في هذه المسألة بنقاطٍ ثلاثة:

النقطة الأولى: يعتقد ابن تيميّة أنّ كلّ موجود إذا كان قائماً بنفسه فهو جسم، وإن لم يكن جسماً فهو معدوم، والله سبحانه وتعالى موجود قائم بنفسه لا بغيره لأنّه حيّ قيّوم، ومعنى القيّوم هو القائم بنفسه وبذاته والمقوّم لغيره. فالنتيجة هي أنّ الله سبحانه وتعالى جسم.

وهذا ما صرّح به ابن تيميّة في (بيان تلبيس الجهميّة) بقوله: (ومعلوم أنّ كون البارئ ليس جسماً، ليس هو ممّا تعرفه الفطرة بالبديهة، ولا بمقدّمات قريبة من الفطرة، ولا بمقدّمات بيّنة في الفطرة، بل بمقدّمات فيها خفاء وطول، وليست مقدّمات بيّنة، ولا متّفقاً على قبولها بين العقداء... وأنّ الموجود القائم بنفسه لا يكون إلّا جسماً، وما لا يكون جسماً لا يكون إلّا معدوماً، ومن المعلوم أنّ هذا أقرب إلى الفطرة والعقول من الأوّل)(١).

فإذن إثبات الجسميّة عنده أقرب إلى الفطرة والعقول من نفيها.

وكذلك يقول: (وإن أردت أنّهم وصفوه بالصفات الخبريّة، مثل: الوجمه

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٣٥٩.

واليد، وذلك يقتضي التجزئة والتبعيض، أو أنّهم وصفوه بها يقتضي أن يكون جسها، فيقال له: لا اختصاص للحنابلة بذلك، بل هو مذهب جماهير أهل الإسلام، بل وسائر أهل الملل وسلف الأمّة وأئمّتها...)(١).

ويقول أيضاً في نفس الكتاب: (وقالوا إنّ اليد والوجه لا تكون إلّا جسماً... قالوا وهذا ممّا لا يمكن النزاع فيه... وأنّ صفاته...)(٢). وقد أشرنا إلى كلامه هذا سابقاً فراجع.

النقطة الثانية: أنّ ابن تيميّة يجيب عن إشكالٍ مفاده: بأنّ القول بأنّه جسم يفيد أنّه تعالى حادث، وإذا كان حادثاً لا يكون قديها، وإذا بَطُل قدمه ثبت حدوثه وبطلت أزليّته ودوامه.

ويحيب بأنّنا لا نقبل أنّ كلّ جسم حادث، بل الأجسام تنقسم إلى قسمين: أجسام حادثة وهي الساوات والأرض وغيرها، وجسم قديم وهو الله سبحانه وتعالى.

وذكر ابن تيميّة هذا المعنى في كتاب (بيان تلبيس الجهميّة) فقال:

(وإنّها دلّت على قدِم ما هو جسم أو مستلزم لجسم، وهذا ممّا يمكنني التزامه، فإنّه من المعلوم أنّ طوائف كثيرة من المسلمين وسائر أهل الملل، لا يقولون بحدوث كلّ جسم... فأقول: إذا كانت هذه الحجّة التي عارضتموني بها مستلزمة لكون بعض الأجسام قديمة، من غير أن تعيّن جسماً، أمكن أن يكون ذلك الذي يعنونه، بأنّه الجسم القديم هو الله سبحانه، كما يقوله المثبتون...) (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١، ص٥٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج١، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج١، ص٩٩٩-٤٠١.

النقطة الثالثة: أنّ ابن تيميّة يصرّح في مواضع متعدّدة بأنّ إثبات الجسميّة بدعة وكذلك نفي الجسميّة، ولكنّه يخرج عن هذا المبدأ ويثبت الجسميّة بشكل واضح وصريح؛ يقول في (بيان تلبيس الجهميّة): (إنّ لفظ الجسم والمعرض والمتحيّز ونحو ذلك ألفاظ اصطلاحيّة، وقد قدّمنا غير مرّة أنّ السلف والأئمّة لم يتكلّموا في ذلك، في حقّ الله لا بنفي ولا إثبات، بل بدّعوا أهل الكلام بذلك وذمّوهم غاية الذمّ)(۱).

وعندما التفت ابن تيميّة إلى ذلك مع كونه يثبت الجسميّة حاول حلّ هذه الإشكاليّة في كتابه (درء تعارض العقل والنقل) من خلال الجواب بأنّه ليس كلّ بدعة ضلالة، وبدعة حسنة، وإثبات الجسميّة ليس بدعة ضلالة، بل بدعة حسنة.

وقد صرّح بهذا الكلام في الكتاب المذكور، وحيث إنّنا نقلنا كلامه فيما تقدّم لا نعيده، فراجع (٢).

وهذا هو مبنى ومعتقد كلّ من تبع ابن تيميّة وأيّد منهجه، وعلى رأسهم أتباع محمّد بن عبد الوهّاب الذي يعتبر امتداداً لنهج ابن تيميّة كها يقول صاحب كتاب (السبائك الذهبيّة بشرح العقيدة الواسطيّة): (والواقع أنّ دعوة الشيخ محمّد امتدادٌ لدعوة الشيخ ابن تيميّة وأثرة من آثارها... لا نزال نميّز بين أهل التوحيد والسنّة في محبّة ابن تيميّة، فمن كان يبغضه عرفنا أنّه من أهل التوحيد ولا من أهل السنّة، ومن كان يجبّه عرفنا أنّه من أهل التوحيد والسنّة).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل: ج١ ص٢٤٨ـ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) السبائك الذهبية: ص٣٩.

وهؤلاء لم ينكروا هذا المعتقد من ابن تيميّة، بل حاولوا الدفاع عنه بكلّ الوسائل بعدما شاهدوا النقد الموجّه لهذه المنظومة العقديّة التي أسّسها ابن تيميّة في مسألة التشبيه والتجسيم، وخير شاهد على ذلك: كتاب (منهج شيخ الإسلام ابن تيميّة في تقريره عقيدة التوحيد) لإبراهيم بن محمّد بن عبد الله البريكان حيث يقول: (نسبة التشبيه والتجسيم لابن تيميّة، وهي من أعظم خصال النقد الموجّه لابن تيميّة، وذلك لأنّها موجّهة لاعتقاده في باب الصفات حملةً و تفصلاً...).

ثمّ يبدأ بالمناقشة والدفاع عنه، إلى أن يقول: (وفيها تقدّم تبيّن لنا أنّ هذه الدعوى \_ أي دعوى التشبيه والتجسيم \_ منقوضة من أصلها، وقد تتبّعت ما بين يديّ من كتب ابن تيميّة فلم أظفر بكلمة واحدة لا نصّاً ولا ظاهراً تدلّ على التشبيه المذموم شرعاً)(١).

وفي الواقع أنّه من المؤسف أن يكتب بعضهم رسائل جامعيّة كالبريكان، وهو لا يستطيع التمييز بين التشبيه والتجسيم، وبدلاً من الدفاع عن ابن تيميّة أوقع نفسه في محذور آخر إذ ابتدع شبهة أخرى عندما اعتبر أنّ هناك تشبيها مذموماً باعتبار أنّ ذلك يفيد أنّ هناك تشبيها ممدوحاً!!

ونحن نضع كلام ابن تيميّة في (درء تعارض العقل والنقل) الذي لا ينفي فيه التجسيم، ولا ينفي التشبيه الممدوح، وأيضاً يفرّق فيه بين مسألتي التشبيه والتجسيم، حيث يقول: (وفي الجملة: الكلام في التمثيل والتشبيه ونفيه عن الله مقام، والكلام في التجسيم ونفيه مقام آخر، فإنّ الأوّل دلّ على نفيه الكتاب والسنة وإجماع السلف والأئمّة، واستفاض عنهم الإنكار على

<sup>(</sup>١) منهج شيخ الإسلام ابن تيميّة في تقرير عقيدة التوحيد: ج٢ ص٧٨٣.

المشبّهة، فأمّا الكلام في الجسم والجوهر ونفيها أو إثباتها بدعة ليس لها أصل)(١).

ولكي لا يقع القارئ في الالتباس نشير إلى أنّ ابن تيميّة حاول الفرار من مخذور التشبيه بالقول بعدم وجود ملازمة بينها، ولكن في الحقيقة والواقع سنثبت لاحقاً أنّه هناك ملازمة بين الأمرين، ولا يمكن التفكيك بينها.

فالقول بالجسميّة ملازمٌ للعجز والحدوث، ومجرّد أن يثبت عند ابن تيميّة أنّ الله تعالى جسم حتّى بإضافة «لا كالأجسام» فهذا إثبات للتشبيه أيضاً.

وهذا ما أشار إليه الدكتور جابر بن إدريس في كتاب (مقالة التشبيه وموقف أهل السنّة) حيث يقول: (ويدخل في معنى التشبيه أيضاً وصف الله تعالى بصفات النقص الخاصّة بالمخلوق) (٢)، ومعنى ذلك أنّه إذا ثبت أنّ هناك صفة خاصّة بالمخلوق ونسبناها إلى الله تعالى، فلا يلزم منه فقط التجسيم بل يلزم التشبيه أيضاً.

ولا يكتفي ابن تيمية بهذا القول بل ينسبه إلى جماهير أهل الإسلام، ويقول عنهم جميعاً بأنّهم من القائلين بالتجسيم، وهذه واحدة من أعظم هفواته بل افتراءاته على المذاهب الإسلامية التي سنرى لاحقاً أنّها تُنكر عليه نظريّاته وأقواله.

يقول ابن تيميّة في (بيان تلبيس الجهميّة): (... وإن أردت أنّهم وصفوه بالصفات الخبريّة مثل الوجه واليد، وذلك يقتضي التجزئة أو التبعيض، أو أنّهم وصفوه بها يقتضي أن يكون جسهاً، فيقال له: لا اختصاص للحنابلة

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل: ج٢، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) مقالة التشبيه وموقف أهل السنّة منها: ج١، ص٨٢.

ولكن علماء السنة لم يرتضوا هذه النسبة، ونحن وإن كنّا سنشير إلى كلماتهم لاحقاً، لكنّا نكتفي هنا بذكر مورد واحد من مواقف علماء السنة، ولواحد من أئمّتهم المعاصرين، ومن مدرسة الأزهر الشريف، وذلك في كتاب (فتاوى الإمام عبد الحليم محمود) وفيه:

(والموقف - أي من الأسماء والصفات - الذي يقفه من أراد متابعة السلف الصالح إذن، تجاه كلمات الصورة واليد، والنزول، إنّما هو الإيمان بها مع التنزيه لله تعالى عن الجسميّة وتوابعها، وليس معنى ذلك أنّ هذه الألفاظ معطّلة عن المعنى، بل لها معنى يليق بجلال الله وعظمته، ممّا ليس بجسم، ولا عرض في جسم... هذا هو مذهب السلف في الصفات، وهو مذهب لا يثير جدلاً ولا خصومة، وليس من طبيعته ذلك، إنّه مذهب العبوديّة الصحيحة، وهو المذهب الذي يتمذهب به كلّ من عنده نزعة التديّن السليمة، وهو مذهب الإمام مالك، والإمام الشافعي، والإمام أحمد بن حنبل والسلف الصالح، ومن الطبيعي أن يكون مذهب الفرقة الناجية)(٢).

فلهاذا يصدّق الناس ابن تيميّة في قوله بأنّ التجسيم مذهب جماهير الإسلام، ولا يُصدّق الإمام عبد الحليم محمود؟!

#### أتباع ابن تيميت ورأيهم في التجسيم

بحثنا في هذه الفقرة سنتناول فيه موقف أتباع مدرسة ابن تيميّة من القول بالتجسيم، لنرى أنّهم وافقوه على معتقداته أم لا؟

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٢ ص٧٨٣ ـ ٧٨٩.

<sup>(</sup>۲) فتاوى الإمام عبد الحليم محمود: ج١ ص٩٨-٩٠.

عندما نراجع تراث علماء المسلمين نجد أنّ هناك مجموعة منهم آمنت بها آمن به ابن تيميّة، وهم بالتحديد تلامذته وأتباع المذهب الوهّابي اللذين تبنّوا عمليّة المترويج لأفكاره في العالم الإسلامي بذريعة أنّه رأي أهل السنة والجماعة.

أمّا عندما نرجع إلى سائر المدارس الإسلاميّة السنيّة، والمراكز الدينيّة التابعة لهذا المذهب، فلا نراها كذلك؛ كما هو حال علماء مصر والسودان وماليزيا وأندونيسيا والعراق وسائر دول الخليج إلى عُمان بمختلف اتّجاهاتهم ومدارسهم العقديّة والفقهيّة.

ومن أولئك الذين التزموا مباني ونظريّة ابن تيميّة في مسألة التجسيم نذكر الموارد التالية:

المورد الأوّل: ما ورد في كتاب (الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة) تصنيف ابن قيم الجوزية، حيث يقول بعد نقله لأقوال أصحاب نظريّة التجسيم وأقوال النفاة: (فلو كان خصومكم [أي خصوم المنزّهين لله عن الجسميّة] كما زعمتم وحاشاهم كانوا مشبّهة، ممثّلة، مجسّمة، لكانوا أقلّ تنقّصاً لربّ العالمين، وكتابه، وأسمائه، وصفاته، منكم بكثير كثير. لوكان قولهم يقتضي التنقّص، فكيف وهو لا يقتضيه، ولو صرّحوا به فإنّهم يقولون نحن أثبتنا لله غاية الكمال، ونعوت الجلال، ووصفناه بكلّ صفة كمال، فإن لزم من هذا تجسيم أو تشبيه لم يكن هذا نقصاً، ولا عيباً، ولا ذمّاً، بوجه من الوجوه، فإنّ لازم الحقّ حقّ)(۱).

فانظروا إلى هذا الاستدلال العقيم والبائس من الناحية المنطقية

<sup>(</sup>١) الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة: ج١ ص٢٦٣.

والفلسفيّة، فمتى نستطيع القول بأنّ هذا اللازم حقّ لأنّ الملزوم حقّ؟ فهل إذا كان اللازم باطلاً وهو الجسميّة نكتشف منه بالكشف الإنّي أنّ الملزوم حقّ؟

وهل هذا إلّا منتهى الجهل وعدم المعرفة بالقواعد العقليّة والمنطقيّة، أو القواعد السليمة للتفكير ؟

المورد الثاني: ما ورد في كتاب (شرح العقيدة الواسطيّة) لأحد أعلام الوهّابية المعاصرين الشيخ محمّد بن صالح العثيمين الذي يقول: «قوله ﴿اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾، قوله استوى بمعنى: علا».

ثمّ إنّه يصرّح بأنّ هذا العلوّ حسّي لا معنوي (والدليل على ذلك كلمة «على»؛ لأنّ «على» لا تستعمل في استوى إلّا في إثبات العلوّ المادّي).

ثمّ يعرّف لنا العرش بقوله: (هو ذلك السقف المحيط بالمخلوقات، ولا نعلم مادّة هذا العرش لأنّه لم يرِد عن النبيّ عَلَيْكَ حديث صحيح يبيّن من أين خُلق هذا العرش)(١).

وهذا إقرارٌ صريح بأنّ العرش مخلوق مادّي، ولكنّنا نجهل طبيعة المادّة التي خُلق منها.

والسؤال الموجّه إلى العثيمين: قبل أن توجد الساوات والأرض هل كان هناك شيء قبل أو مع الله حتّى يخلق العرش منه؟

ومن هنا نجد أئمّة أهل البيت عليه يعبّرون عن خلق الله تعالى للأشياء بالقول: إنّه لا من شيء خلق الأشياء، أو بقولهم: ابتدعها؛ لأنّ معنى البديع أنّه خلقها لا من مادّة سابقة، ولا على صورة سابقة.

ثمّ يقول العثيمين: (لكنّنا نعلم أنّه أكبر المخلوقات التي نعرفها). والأكبريّة والأصغريّة هي وصف للأجسام، وإلاّ فها ليس بجسم لا يوصف

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٣١٧.

بذلك؛ مثل أن تقول: علم زيد أكبر من علم عمرو، لأنّ العلم صفة معنى لا صفة عين.

ثمّ يعرّف العرش بقوله: (وأصل العرش في اللغة: السرير الذي يختصّ به الملك، ومعلوم أنّ السرير الذي يختصّ به الملك يكون سريراً عظيماً ضخماً لا مثيل له. فإن سألت ما معنى الاستواء عندهم؟ فمعناه: العلوّ والاستقرار... فعندنا في هذا جوابٌ آخر، أن نقول: إنّ العلوّ نوعان: علوّ حسّي كاستوائنا على السرير، وعلوّ معنوي بمعنى السيطرة والغَلَبة، أمّا قولكم إنّه يلزم من تفسير الاستواء بالعلوّ، فجوابه كلّ شيء يلزم من كتاب الله وسنة رسوله فهو حقّ، ويجب علينا أن نلتزم به... فإذا ثبت أنّه لازم فليكن ولا حرج علينا إذا قلنا به)(١).

ثمّ يناقش في معنى الجسم الممتنع وصف الله تعالى به فيقول: (إن أردتم بالجسم الذي قلتم يمتنع أن يكون الله جسماً، الجسم المركّب من العظام واللّحم والدم وما أشبه ذلك، فهذا ممتنع على الله)(٢).

ونسجّل على الشيخ العثيمين ملاحظتين:

الأولى: أنّ هذا الذي قاله لم يرد فيه نفيٌ لا في كتابٍ ولا سنة ولا من السلف، لذا لابد أن لا يتكلّم به وفقاً لمبانيه، ونحن عندماً اعتقدنا وقلنا بأنّ السلف، لذا لابد أن لا يتكلّم به وفقاً لمبانيه، ونحن عندماً اعتقدنا وقلنا بأنّ الله ليس بجسم، قالوا لنا: أنتم أهل بدعة؛ لأنّ السلف الصالح لم يقل به الذن فقو لهم مشابه لقولنا في أنّ كليهما لم يقل به السلف الصالح، فلهاذا نحن أهل بدعة وأنتم لستم كذلك؟

الثانية: كما قالوا بأنَّ الله جسم لا كالأجسام، لماذا لا يلتزمون هنا بالقول

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٠٣٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٣٢١.

بأنَّ الله لحمُّ لا كاللحوم، ودمُّ لا كالدِّماء وغير ذلك؟!

ويتابع العثيمين: (وأمّا أدلّه نفاة الرؤية العقليّة، فقالوا: لو كان الله يُرى لزم أن يكون جسماً، والجسم ممتنع على الله لأنّه يلزم التشبيه والتمثيل، والردّ عليهم: إنّه إن كان يلزم من رؤية الله أن يكون جسماً فليكن ذلك، لكنّنا نعلم علم اليقين أنّه لا يهاثل أجسام المخلوقين)(۱).

فهل مثل هذا الكلام هو كلام من يفقه القرآن ويتدبّر معانيه، أم هو من كلام من قال فيهم القرآن: ﴿أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾؟!

المورد الثالث: ما ورد في كتاب (الرياض النديّة على شرح العقيدة الطحاويّة) للإمام القاضي على بن على بن محمّد بن أبي العزّ الدمشقي، وتعليق الدكتور عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الله الجبريل، وفيه يقول الشارح والمعلّق على الكتاب: (ثمّ ذكر أنّ الله تعالى فوق العرش، وأنّ العرش يئطّ به أطيط الرَّحل، يعنى أنّه تعالى فوق العرش).

فالنتيجة هي أنّه تعالى محمول، ومحمول اسم مفعول، فيكون محتاجاً، وهذا من حيث الاستعمال اللّغوي يدلّ على النقص.

ويتابع المعلّق القول: (قرأت لبعض المبتدعين ـ وهم النافون للجسميّة ـ لمّ تكلّموا ونقلوا أثراً يخالف معتقداً على تفسير قوله تعالى: ﴿تَكَادُ السّمَاوَاتُ يَتَفَطّرُنَ مِنْ فَوْقِهِنَ ﴾ فنقل عن ابن عبّاس رضي الله عنه قال: تكاد السماوات تتفطّر من ثقل الربّ تعالى، فكبرت هذه الكلمة عند هذا الجهمي، فقال من هيبته، أنظر كيف صرف هذا الأثر عن الظاهر وجعل المراد من الثقل الهيبة، لأنّه لا يدين بأنّ الله تعالى فوق السماوات، ولا يدين أنّ السماوات تتفطّر من

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٣٢٠.

ثقله، ويكذّب أيضاً ما ورد في الحديث أنّ العرش يئطّ به)(١).

وبعيداً عن كلّ البراهين العقليّة التي تتنافى مع هذا الكلام المتقدّم، لو جئنا إلى علماء الفيزياء وسألناهم عن الموجود الذي له وزن وثقل هل يمكن أن يكون أبديّاً، أزليّاً، صمديّاً، أحداً؟ فهل هؤلاء يقبلون أن لا يكون الله كذلك حتّى يصفوه بمثل هذه الأوصاف، وهل لمجرّد الاختلاف معهم يُتّهم الإنسان بأنّه جهميّ معطّل، ومكذّب للأحاديث؟

المورد الرابع: ما ورد في كتاب (جواب الاعتراضات المصريّة على الفتيا الحمويّة) والكتاب من تأليف ابن تيميّة ومن تحقيق محمّد عزيز شمس، وهذا الكتاب يعتبر من كتبه الأساسيّة، ولكنّه ناقص كها يقولون.

وقد ذكرنا فيما سبق أنّ الكتاب كان في أربعة مجلّدات، ويعدّ من المؤلّفات الكبار للشيخ، وقد أحال عليه في كتبه الأخرى، ويعتبر بيان تلبيس الجهميّة تتمّة لمباحثه، وكتابٌ هذا شأنه لابدّ أن يكون من أهمّ مؤلّفاته في باب العقيدة وبيان مذهب السلف في الصفات.

يقول محقق الكتاب: (وهو إن قال ظاهر النصوص أنّ صانع العالم متميّز عن المخلوقات بائن عنها، وأنّ ذاته وحقيقته فوق حقيقة المخلوقات وذواتها بحيث يرفع الناس أبصارهم وأيديهم إليه، تعرج الملائكة والروح إليه، وعرج بالرسول إليه وتصعد أرواح العباد، وأنّ الناس يمكن أن يروه يوم القيامة بأبصارهم فوق رؤوسهم، ويشيرون إليه بأبصارهم وأيديهم، وأنّه فوق الأمكنة كلّها، وأنّه خلق آدم بيديه اللّتين هما اليدان، وأنّه استوى فوق العرش فارتفع عليه وعلا عليه، وذاته فوق ذات العرش ونحو ذلك... وهو

<sup>(</sup>١) الرياض النديّة على شرح العقيدة الطحاويّة: ج٣ ص٣٧-٣٩.

موقع ابن تيمية من فرق التجسيم ......

إن قال... قلنا: هذا مسلّم...)(١).

فالمعلّق يسلّم جدلاً ومطلقاً، ولا يوجد عنده بحث في أنّه تعالى جسم أو ليس بجسم، ويثبت أنّه تعالى له مكان وجهة وأنّه في موضع معيّن.

المورد الخامس: ما ورد في كتاب (مجموع فتاوى الشيخ العثيمين)، وفيه: (وسُئل: أيّها الأولى: التعبير بالتمثيل، أم التعبير بالتشبيه؟ فأجاب قائلاً: التعبير بالتمثيل خيرٌ من التعبير بالتشبيه لوجوه ثلاثة.. والوجه الثاني: أنّ التشبيه لا يصحّ نفيه على الإطلاق، لأنّه ما من شيئين إلّا وبينها قدرٌ مشترك)(٢).

فهو يرى أنّ بيننا وبين الله يوجد قدرٌ مشترك، ومع كونه تعالى ليس كمثله شيء، إلّا أنّ المهمّ عند أصحاب التجسيم القول: بلا تمثيل وبلا تشبيه.

وإلى هنا ثبت لنا من كلمات هؤلاء أنهم يقولون: نثبت اليد والإصبع والقدم والوجه والرِّجل والجلوس والقعود والقيام والثقل ولكن بلا تعطيل ولا تحريف وبلا تمثيل وبلا تكييف.

ولمراجعة هذه المصطلحات ومعرفة المراد منها يمكن الرجوع إلى كتاب (عقيدة السلف وأصحاب الحديث أو الرسالة في اعتقاد أهل السنة وأصحاب الحديث والأئمة) تأليف الإمام الصابوني؛ يقول في حاشية الكتاب: (التشبيه على قسمين؛ الأوّل: تشبيه المخلوق بالخالق... والثانى: تشبيه الخالق بالمخلوق...).

ثمّ يقول: (التحريف هو التأويل، والمراد بالتكييف تعيين كُنه الصفة، والمراد بالتعطيل جحد الصفات أي إنكار الصفات الثابتة لله تعالى \_)(").

<sup>(</sup>١) آثار شيخ الإسلام ابن تيميّة، رقم: ١٦، جواب الاعتراضات المصريّة على الفتيا الحمويّـة لشيخ الإسلام ابن تيميّة: ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوي ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: ج١ ص١٧٩.

<sup>(</sup>٣) عقيدة السلف وأصحاب الحديث: ص١٦٢-١٦٣.

## موقف ابن تيمية من علماء أهل السنة

جرت محاولات حثيثة من أتباع ابن تيميّة لتصويره على أنّه يمثّل الوجه الحقيقي لمدرسة الصحابة وأهل السنّة والجماعة، ولذلك أعطوه ألقاباً وتسميات للإعلاء من شأنه بين الناس، مثل شيخ الإسلام والعلّامة والإمام وغير ذلك.

وفي بعض الأحيان جعلوه الميزان الحقيقي للدِّين، فمن أحبَّه كان على طريق أهل السنَّة والجماعة، ومَن أبغضه لم يكن كذلك.

والسؤال المطروح هو: هل مدرسة ابن تيميّة مدرسة مستقلّة عن أهل السنّة، أم هي المدرسة ذاتها ولا تختلف عنها إلّا في بعض الأُمور؟

والجواب: إنّ الوهّابية وأتباعها عندما وجدوا أنّ العالم الإسلامي بعقيدته وفقهه يسير باتّجاه معاكس لاتّجاهاتهم ومعتقداتهم، حاولوا التسويق والترويج لابن تيميّة ومحمّد بن عبد الوهّاب على أنّها مدرسة أهل السنّة الحقيقيّة، وصوّروا الأمر على أنّهم أكثريّة المسلمين، ومن خالفهم الأقليّة، مع أنّ الأمر عكس ذلك تماماً.

وقد ذكرنا فيما سبق هذا التلاحم والترابط الموجود بين ابن تيميّة ومحمّد بن عبد الوهّاب، من خلال ما ذكره الشيخ عبد الله بن محمّد الغنيمان في كتاب (السبائك الذهبيّة بشرح العقيدة الواسطيّة) حيث يقول عن الرُّجلين:

(ولكن الناس سمّوه بذلك، ومثله مثل محمّد بن عبد الوهّاب ما كان يسمّي نفسه ذلك، وإنّم اسمّي للأثر الذي قام به، والواقع أنّ دعوة الشيخ

محمّد امتدادٌ لدعوة الشيخ ابن تيميّة وأثرٌ من آثارها لأنّه تخرّج على كتبه...)(١).

فلهاذا عندما نقول عن الوهّابية أنّهم أتباع ابن تيميّة يستنكرون بالقول: «بل نحن أتباع السلف الصالح»، والحقّ أنّ محمّد بن عبد الوهّاب ما هـ و إلّا غرسة وبذرة ممّا زرعه ابن تيميّة في عقول المسلمين.

وقد انعكست طبيعة الاستياء من عدم انجرار عامّة المسلمين ولاسيّا أتباع المذاهب الأربعة وراء أفكار ابن تيميّة في كتب أتباعه، وأبدوا استنكارهم من التحاق المذاهب بالأشاعرة وغيرهم.

في واحدٍ من أهم كتبهم في هذا المجال وهو (نقض عقائد الأشاعرة والماتريدية) يقول المؤلّف خالد بن علي المرضي الغامدي: (فهذا مصنف عظيم النفع وضعته لمسيس الحاجة إلى مثله لإخواني المسلمين من أهل السنة... وموضوعه في بيان عقيدة الأشاعرة أتباع أبي الحسن الأشعري، والماتريدية أتباع أبي منصور الماتريدي، ومذهبهم في أركان الدين وأصوله في أبواب الاعتقاد ومسائل التوحيد والعقيدة ومنهجهم في ذلك، وموقفهم من التوحيد والشهادتين وبيان تلبيسهم على المسلمين... وأمّا سبب تأليف هذا الكتاب انتشار هذا المذهب أي الأشاعرة والماتريدية ولا شافعيّا ومالكيّا إلَّا المسلمين، حتّى لا تكاد ترى حنفيّا إلَّا ماتريدياً ولا شافعيّاً ومالكيّا إلَّا أشعريّاً... أصبح مذهب أهل السنة والسلف مقصوراً عند كثير من هؤلاء القوم شيخ الإسلام في كثير من هوناء في الحنابلة فقط، وأفضل من كتب في هؤلاء القوم شيخ الإسلام في كثير من مصنفاته...).

ثمّ يبيّن الغاية التي من أجلها صنّف الكتاب، وهي الجهل بحقيقة

<sup>(</sup>١) السبائك الذهبية: ص٣٩.

المذهب، وقال: (حتى ظنّ الكثير أنّ المخالفات معهم يسيرة، وأدخل هذين المذهبين في أهل السنّة، وهذا كلامٌ باطل ودعوى كاذبة، إذ ليسوا من أهل السنّة، وأهل السنّة من كلّ مبتدع براء، وإن كان يطلق عليهم السنّة في مقابل الرافضة)(١).

#### تغايرالمدرستين

ما تقدّم من كلام للغامدي، يشير بوضوح إلى وجود تغاير وخلاف بين مدرسة ابن تيميّة ومدرسة الأشاعرة التي تمثّل معظم مسلمي أهل السنة، وهو تغاير رسمته أقلام مدرسة ابن تيميّة وأتباعه، وجاهروا به، وصرّحوا في كلماتهم عن وجود تباعد بينهما، لذا لم يكن تعبيرنا عن ذلك مجرّد تهمة أو نسبة غير صحيحة، ولذلك نجد الموارد الكثيرة التي صرّح فيها أتباع ابن تيميّة عن هذا الأمر، ونحن نشير إلى بعضها:

المورد الأوّل: ما ورد في كتاب (تحكيم الناظر فيها جرى من الاختلاف بين أُمّة أبي القاسم) تأليف الشيخ صالح بن أحمد، يقول ابن باز في مقدّمة الكتاب: (أمّا بعد، فقد اطّلعت على هذه الرسالة المباركة الموسومة بتحكيم الناظر، لفضيلة الأخ في الله العلّامة الشيخ صالح بن أحمد نزيل المدينة المنوّرة، فقرأت أغلبها، فألفيتها رسالة قيّمة عظيمة الفائدة، قد اشتملت على إيضاح العقيدة السلفيّة والطريقة المحمّديّة والردّ على من خالفها...)(٢).

ويتابع ابن باز نائب رئيس الجامعة الإسلاميّة في المدينة المنوّرة حديثه عن الصفات، باعتبار أنّ الكتاب عبارة عن مناظرة بين نهج ابن تيميّة والوهّابية

<sup>(</sup>١) نقض عقائد الأشاعرة والماتريديّة: ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) سلسلة من تراث العلماء، تحكيم الناظر فيها جرى من الاختلاف بين أُمّة أبي القاسم، راجع مقدّمة الكتاب.

وبين الأئمّة الأربعة ومذاهبها، فيقول: (وإذا قلت فيهما - أي في الصفات والتوسّل -: «قال الخلفي»، أعني به أهل الحديث عدا النجديّين. وإذا قلت في الفروع: «قال السلفي»، أعني به أهل الحديث فقط، وإذا قلت: «المقلّد» أعني به أهل المذاهب الأربعة المذكورة آنفاً)(١).

ومن هنا يتضح أنّ هناك فريقين: الأوّل: الوهّابية النجديّون، والطرف الآخر هم الخلفيون وأهل المذاهب الأربعة وكثير من الحنابلة عدا النجديّين.

المورد الثاني: هو من أوضح الموارد الدالة على هذه الحقيقة، والذي أورده الشيخ محمّد بن صالح العثيمين في (مجموع فتاواه ورسائله)، وفيه: (سئل الشيخ قال: وهل تقسيم أهل السنة إلى قسمين: مدرسة ابن تيميّة وتلاميذه، ومدرسة الأشاعرة والماتريديّة، تقسيم صحيح؟ وما موقف المسلم من العلماء المؤوّلين؟ [فيُجيب]: ... فنقول: من المعلوم أنّ بين هاتين المدرستين اختلافاً بيّناً في المنهاج فيها يتعلّق بأسهاء الله وصفاته، فالمدرسة الأولى يقرّر معلّموها وجوب إبقاء النصوص على ظواهرها فيها يتعلّق بأسهاء الله وصفاته، مع نفي ما يجب نفيه عن الله من التمثيل أو التكييف، والمدرسة الثانية يقرّر معلّموها وجوب صرف النصوص عن ظواهرها فيها يتعلّق بأسهاء الله بأسهاء الله وصفاته، وهذان المنهجان متغايران تماماً، ويظهر تغايرهما بالمثال التالي: قال تعالى: ﴿مَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴿ (المائدة: ١٤)، وقال معلّمو المدرستين في المراد باليدين اللتين أثبتهما الله لنفسه، فقال أهل المدرسة الأولى يجب إبقاء معناهما على ظاهره، وإثبات يدين حقيقيّتين لله على وجه الميق به، وقال أهل المدرسة الثانية: يجب صرف معناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما على طاهره، ويجب صرف معناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم معناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم عناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عن ظاهره، ويحرم عيناهما عين طوره عيناهما عين طوره عيناهما عيناهما عين طوره عيناهما عيناهما عيناهما عيناهما عيناهما عين طوره عيناهما عي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص١١٥.

إثبات يدين حقيقيّتين لله تعالى. ثمّ اختلفوا في المراد بهم همل همو القوّة، أو النعمة؟

وبهذا المثال يتبيّن أنّ منهاجَي أهل المدرستين مختلف ان متغايران، ولا يمكن بعد هذا التغاير أن يجتمعا في وصف واحد، هو «أهل السنّة»؛ إذ لابـ تلقيص وصف أهل السنّة بأحدهما دون الآخر.

فلنحكم بينها بالعدل، ولنعرضها على ميزان القسط وهو كتاب الله وسنة رسوله على وكلام الصحابة، ومن تبعهم بإحسان من سلف الأمّة وأئمّتها. وليس في هذا الميزان ما يدلّ بأيّ وجه من وجوه الدلالة: المطابقة، أو التضمّن، أو الالتزام صريحاً أو إشارةً على ما ذهب إليه أهل المدرسة الثانية، بل في هذا الميزان ما يدلّ دلالة صريحة أو ظاهرة أو إشاريّة على ما ذهب إليه أهل المدرسة الأولى، وعلى هذا فيتعيّن أن يكون وصف أهل السنة ذهب إليه أهل المدرسة الأولى، وعلى هذا فيتعيّن أن يكون وصف أهل السنة خاصاً بهم، لا يشاركهم فيه أهل المدرسة الثانية، لأنّ الحكم بمشاركتهم إيّاهم جورٌ وجمع بين الضدّين، والجور ممتنع شرعاً، والجمع بين الضدّين عقلاً)(۱).

والكلّ يعرف أنّ الشيخ العثيمين من كبار أعلام الوهّابية المعاصرين، وله آثار متعدّدة، وها هو يُعلن بصريح العبارة الاختلاف والتغاير التامّ بين مدرسة ابن تيميّة ومدرسة الأشاعرة، ومفاد هذا الكلام أنّ واحدة منها على حقّ والثانية على باطل.

المورد الثالث: ما ورد في كتاب (تحكيم الناظر) أيضاً وفيه:

(الجلسة الأولى في بحث الصفات، قال السلفي: «صِف لنا ربّنا»، قال

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ورسائل الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: ج١ ص١١٥-١١٧.

موقف ابن تيمية من علماء أهل السنة ......

الخلفي (١): «الله الحيّ القيّوم ليس بعرض ولا جسم ولا جوهر»، قال السلفي: كلامك هذا يقتضي نفي الباري سبحانه وتعالى عن الوجود بالكليّة (١)، وإن لم تعتقد ذلك) (٣).

بهذه الشواهد وغيرها يتبيّن لنا عمق الخلاف والتغاير بين المدرستين، وهي شاهد على اعتقاد أتباع ابن تيميّة في كونهم هم أهل السنّة فقط، أمّا الباقون فليسوا من أهل السنّة.

#### التمايز المعرفي بين المدرستين

وجود التمايز والاختلاف بين مدرسة ابن تيميّة ومدرسة أهل السنّة يفرض على الباحث الوقوف على معرفة أهل السنّة من خلال بُعدين أساسيّين هما: البُعد الفقهي، والثاني: البُعد العقائدي والإيماني.

ولعلّ هذين البُعدين يشكّلان الأساس المعرفي لكلّ مدرسةٍ ومنهجٍ من مناهجهم، وبالتالي يمكن الحكم على كلّ منهجٍ من خلال معرفة البُعد الذي يرتكز عليه.

وأمّا لناحية البُعد الفقهي، فمن المعلوم أنّ المدارس المعروفة والمشهورة في العالم الإسلامي - غير أتباع مدرسة أهل البيت عليه - هي المدارس الأربعة: المالكيّة والحنفيّة والشافعيّة والحنبليّة، إلى جانب مدارس أخرى مثل الزيديّة والأباضيّة فضلاً عن مدرسة الشيعة الإماميّة، وكلامنا هنا فقط في المدارس الفقهيّة السنيّة.

<sup>(</sup>١) أي أتباع المذاهب الأربعة.

<sup>(</sup>٢) أي أنَّك إذا نفيت الجسميَّة نفيت الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>٣) تحكيم الناظر فيها جرى من الاختلاف بين أمّة أبي القاسم: ص٢٦.

أمّا في البُعد العقائدي فهناك خلط والتباس حيث تُجعل هذه المدارس الأربعة في قِبال الأشاعرة مثلاً، والصحيح أنّ هذه المدارس من حيث الاعتقاد تنقسم إلى أشاعرة وماتريديّة وغير ذلك، فالأئمّة الأربعة تكلّموا في الأبحاث الفقهيّة، أمّا أتباعهم فلهم انتهاؤهم العقائدي الذي لا علاقة له بالانتهاء الفقهي، فأتباع ابن تيميّة والوهّابية في الفقه أتباع الحنابلة، وفي العقائد أتباع ابن تيميّة.

وواقع الحال يدلّ على أنّ أتباع ابن تيميّة هم القلّة بالنسبة إلى أتباع الأشاعرة والماتريديّة وغيرهم، وكلمات أعلامهم تدلّ على ذلك، ومنها ما ذكرناه في ما ورد في كتاب (نقض عقائد الأشاعرة والماتريديّة) للغامدي حيث يقول عن الأشاعرة وكثرتهم وأتباع ابن تيميّة وقلّتهم:

(فهذا مصنّف عظيم النفع إن شاء الله، وأعده لمسيس الحاجة لمثله، وموضوعه في بيان عقيدة الأشاعرة أتباع الأشعري، والماتريدية أتباع الماتريدي، ومذهبهم في أركان الإيان وأصول الدِّين وأبواب الاعتقاد ومسائل التوحيد والعقيدة ومنهجهم في ذلك، وموقفهم من التوحيد والشهادتين... انتشر هذا المذهب حتى عمّ أكثر بلاد المسلمين حتى لا تكاد ترى حنفيّاً إلّا ماتريديّاً ولا شافعيّاً ومالكيّاً إلّا أشعريّاً، وأصبح مذهب أهل السنة والسلف مقصوراً عند كثير من هؤلاء في الحنابلة، بل يرمى المذهب الحقّ بالتجسيم والحشويّة لغربته وقلّة أتباعه)(۱).

والعبارة الأخيرة: (لغربته وقلّة أتباعه) إقرارٌ بـأنّ أتبـاع ابـن تيميّـة هـم القلّة نسبةً لغيرهم.

وكذلك ما ورد في كتاب (الانحرافات العقائديّة والعلميّة في القرنين

<sup>(</sup>١) نقض عقائد الأشاعرة والماتريديّة: ص٥.

الثالث عشر والرابع عشر وآثارهما في حياة الأمّة) لعلي بن بخيت الزاهري، حيث يقول: (وتعتبر فرقتا الأشاعرة والماتريديّة من أكبر الفرق الإسلاميّة، من أعظم طوائف المتكلّمة، والتي لا تزال إلى اليوم تمثّل نسبة كبيرة بين المسلمين)(۱).

إلى هنا اتضح لنا بشكل كبير أنّ أكثر المسلمين (السنّة) من أتباع المدارس الأربع وهي المالكيّة والشافعيّة والحنفيّة والحنابلة، وهؤ لاء هم ما بين أشاعرة وماتريديّة. والسؤال هو: هل هؤ لاء هم أهل السنّة أم لا ؟

والجواب: إنّ جملة من الأعلام قالوا بأنّ أهل السنة إنّا هم الأشاعرة والماتريديّة، ومنهم العلاّمة المحقّق شهاب الدِّين ابن حجر الهيتمي الشافعي المتوفّى سنة ٩٧٤هم، في كتاب (المنح المكيّة في شرح الهمزيّة) حيث يقول:

(الذين هم أهل السنّة والجماعة وهم أتباع أبي الحسن الأشعري وأبي منصور الماتريدي...)(٢).

#### نظرة أتباع ابن تيمية للأشاعرة

إذا كان الأشاعرة وغيرهم من الفرق يمثّلون الجمهور الأكبر للمسلمين السنّة على مستوى وامتداد العالم الإسلامي، فما هي نظرة القلّة من المسلمين من أتباع ابن تيميّة إلى الأكثريّة العظمى والساحقة من المسلمين؟

هل يعتقدون أنّهم على حقّ؟

هل يرون أنَّهم من الفرقة الناجية، أم أنَّهم برأيهم أهل وعيد ومبتدعة؟

<sup>(</sup>١) الانحرافات العقديّة والعلميّة في القرنين الثالث عشر والرابع عشر وآثارهما في حياة الأمّة: ج١ ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) المنح المكيّة في شرح الهمزيّة: ص٦٦٤.

هذه جملة من كلمات ابن تيميّة وأتباعه بحقّ الأشاعرة، وكذلك بحقّ غيرهم من الفرق الإسلاميّة التي تختلف معهم في المباني والمعتقدات والأفكار:

أوّلاً: ما ورد في كتاب (الانحرافات العقديّة والعلميّة) للزهراني، يقول:
(وقد وصل الأمر بالأشاعرة في بعض الأحيان إلى محاربة عقيدة السلف والنيل من علمائها، واستعداء السلطة عليهم، كما فُعل بالحافظ عبد الغني المقدسي حين طردوه من البلد ومن قبله بأبي إسماعيل الهروي، والذي جرى منهم لشيخ الإسلام ابن تيميّة أمرٌ مشهور حيث تسببوا في نفيه وسجنه موحرق كتبه، وآذوه وأتباعه أشدّ الإيذاء، حتّى صار كثيرٌ منهم يخفي عقيدته حتّى لا تطوله أيدي هؤلاء المبتدعة من الأشاعرة وغيرهم، واستمرّ هؤلاء المتكلّمة في نشر عقائدهم الكلاميّة، ومحاربة العقيدة الصحيحة، ومنع القراءة في كتب هذه العقيدة وعلمائها كابن تيميّة وغيره، وممّا يؤسف له أن كان للأزهر من هذه العداوة أوفر الحظّ والنصيب، حيث لم يكن لحاملي هذه العقيدة من العلماء فيه مكانٌ يُذكر، ولم ترتفع راية هذه العقيدة على منبرهم يوماً من الأيّام)(۱).

فمن رفع الراية ضدّ ابن تيميّة لم يكونوا من الشيعة، بل من رفعها عقائديّاً وفكريّاً وجاهر بالمحاربة هم علماء الأزهر، ومنعوهم من دخوله بأفكارهم.

ثانياً: ما ورد في (الهداية الربّانيّة في شرح العقيدة الطحاويّة) تأليف عبد العزيز بن عبد الله الراجحي، حيث يقول:

(فهذه المسألة مسألة الكلام... وأن يتأمّل حينها يقرؤون في الكتب حتّى لا يلتبس عليه معتقد أهل السنّة والجهاعة المأخوذ من نصوص الكتاب

<sup>(</sup>١) الانحرافات العقديّة والعلميّة: ج١ ص٣٧\_٣٨.

موقف ابن تيمية من علماء أهل السنة .....

والسنّة، بخلاف مذهب المعتزلة والأشاعرة المبنيّ على الآراء والأهواء والشبهات)(١).

ثالثاً: ما ورد في كتاب (الردّعلى المبتدعة) تصنيف ابن بداء الحنبلي، المتوفّى سنة (٤٧١هـ)، ففي مقدّمة الكتاب يقول:

(قلت: وآل مندة فيهم حرصٌ على اتباع السنّة والسلف الصالح، وشدّة الإنكار على من خالف السنّة أو مالَ إلى الأشاعرة أو غيرهم من أهل البدع)(٢).

فعموم المسلمين ومن مالَ إلى الأشاعرة وغيرهم من أهل البدعة، ومن أهل الفسق، وذنبهم الوحيد أنهم ليسوا على طريقة ابن تيميّة وأتباعه!

رابعاً: ما ورد في كتاب (فتاوى ورسائل الشيخ محمّد بن إبراهيم آل الشيخ) جمع وترتيب وتحقيق محمّد بن عبد الرحمن بن قاسم، وفيه مسائل؛ منها حول جواز إمامة الأشاعرة وما شاكل ذلك، وفيه: (...ولكن أقل أحوالهم أشاعرة فهل تجوز إمامتهم، وهل تجوز الصلاة خلفهم؟ الجواب: لا يجوز تقديم مبتدع إماماً في الصلاة، وإن كان نصّ الوقف وشرطه كا ذكرته ". وغير خافٍ عليك حكم إمامة الفاسق، فكيف بالمبتدع؟) (3).

خامساً: ما ورد في تصريحاتهم حول الروايات الدالّة على افتراق الأمّة إلى ثلاث وسبعين فرقة، فرقة واحدة ناجية، فهل الأشاعرة والماتريديّة داخلون

<sup>(</sup>١) الهداية الربّانيّة في شرح العقيدة الطحاويّة: ج١ ص٢٠٢\_٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) الردّ على المبتدعة: ص١٢.

<sup>(</sup>٣) أي حتّى لو كان في صيغة الوقف أنّ الإمام ينبغي أن يكون أشعريّاً.

<sup>(</sup>٤) فتاوى ورسائل الشيخ محمّد بن إبراهيم آل الشيخ: المجلّد الأوّل، ج٢ ص٢٩٨، مسألة رقم: ٦٨٥، إمامة الأشاعرة بالسنيّين.

في الوعيد الإلهي، وهل هم من الناجين يوم القيامة، أم أنّهم من أهل النار؟ ورد في كتاب (اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة) لابن تيميّة، والشرح للشيخ صالح بن عبد العزيز محمّد إبراهيم آل الشيخ، قال:

(وقد غلط طائفة من أهل العلم من الحنابلة وغيرهم فقالوا: الفرقة الناجية عبارة عن ثلاث فئات: الأولى أهل الحديث، والثانية الأشاعرة، والثالثة الماتريديّة، كما قال ذلك السفاريني في لوامع الأنوار البهيّة وغيره من المتأخّرين: «اعلم أنّ أهل السنّة والجماعة ثلاث طوائف: أهل الحديث والأثر، والأشاعرة، والماتريديّة». وهذا قولٌ باطل وغلط كبير، لأنّ الأشاعرة والماتريديّة من الفئات التي عليها الوعيد؛ لمخالفتهم أهل السنّة في منهج التلقي وفي تقديم النصوص على العقل لأنبّم يقدّمون العقل على النصوص، وكذلك في الصفات وفي الإيمان وفي القدر وفي مسائل أخر خالفوا السنّة، فليسوا من أهل السنّة والجماعة أتباع السلف الصالح، بل هم من المتدعة الضلّال)(۱).

وكيف لعاقلٍ أن يتصوّر أنّ من بين أكثر من مليار مسلم سيكون هناك ما نسبته واحد بالمئة من الناجين، والباقون إلى النار؟

حقّاً لقد كان الشيخ العثيمين شجاعاً وجريئاً عندما بيّن الواقع والحقائق التي أشرنا إليها سابقاً عندما قال في جواب عن سؤال حول تقسيم أهل السنّة إلى قسمين بأنّه تقسيمٌ صحيح، وأنّ بين منهج ابن تيميّة وأتباعه اختلافاً بيّناً عن منهج الأشاعرة والماتريديّة، وأنّ الجمع بينها هو جمعٌ بين الضدّين.

<sup>(</sup>١) اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة: ج٢ ص٦٦١.

سادساً: ما ورد في كتاب (الدرر السنيّة في الأجوبة النجديّة) جمعها عبد الرحمن النجدي، المتوفّى سنة (١٣٩٢هـ)؛ يقول: (وهذه الطائفة التي تنتسب إلى أبي الحسن الأشعري، وصفوا ربّ العالمين بصفات المعدوم والجهاد... فالأئمّة من أهل السنّة وأتباعهم لهم المصنّفات المعروفة في الردّعلى هذه الطائفة ـ أي الأشاعرة ـ الكافرة المعاندة، كشفوا فيها كلّ شبهة لهم...)(١).

## نظرة أتباع ابن تيمية لسائر الفرق

تحدّثنا فيما سبق عن محاولة أتباع ابن تيميّة التأسيس لنظريّة أنهم هم فقط أهل السنّة والجماعة، وأنّ باقي المسلمين بمختلف اتّجاهاتهم وعقائدهم ومبانيهم الفكريّة أهل بدعة وضلال.

وذكرنا أيضاً مقولاتهم بحقّ واحدة من أكبر الفرق الإسلاميّة وهي فرقة الأشاعرة، ولكنّهم لم يقتصروا في اتّهاماتهم على الأشاعرة فقط، بل تجاوزا إلى اتّهام الماتريديّة والمعتزلة والصوفيّة فضلاً عن الشيعة الإثني عشريّة بمثل ذلك، وإن كان تركيزهم في الوقت الحاضر على الشيعة وعقائدهم.

وقد صرّح هؤلاء بأنّ الأشاعرة والمعتزلة على نهج المشركين، وأنّهم ملحدون، بل كفّارٌ معاندون.

وهذه هي التربية التي يربي عليها هؤلاء أولادهم من الصِّغر، فلم يقتصروا على الأروقة العلمية والجامعات والكتب، بل علموا أطفالهم في مناهجهم الدراسية على مثل هذه التربية البائسة.

أمَّا الموارد التي أشاروا فيها إلى مثل ذلك فهي كثيرة، منها:

المورد الأوّل: ما ورد في كتاب (الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والردّعلى

<sup>(</sup>١) الدرر السنية في الأجوبة النجديّة: ج٣ ص ٢١٠ـ٢١١.

أهل الشرك والإلحاد) بقلم الدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، الأستاذ بالمعهد العالي للقضاء، وعضو هيئة كبار العلماء، حيث ينسب التُّهم المتعدّدة لبعض الفِرق الإسلاميّة ومن هذه التهم؛ كما يقول:

(التهمة الأولى: «ونصوص الصفات من المحكم... وإنّما ينكرها المبتدعة من الجهميّة والمعتزلة والأشاعرة». فالعنوان الأوّل الذي أعطوه لأكثر المسلمين هو أنّهم أهل بدعة.

التهمة الثانية: «الذين ساروا على منهج مشركي قريش». وهذا هو العنوان الثاني وهو أنّهم أهل شرك في منهجهم.

التّهمة الثالثة: «الذين يكفرون بالرحمن ويلحدون في أسماء الله...»)(١).

في هذه الكلمات نجد أنّه وصف الجهميّة والأشاعرة والمعتزلة بأنّهم مبتدعة، وأنّهم على منهج مشركي قريش، وأنّهم كفّار ملحدون.

المورد الثاني: كما أشرنا بأنّ هؤلاء تجاوزوا في اتّهاماتهم حدود الأروقة العلميّة إلى الأولاد والأطفال وأدخلوها إلى برامج التعليم في المدارس، ومن ذلك ما ورد في كتاب (التوحيد) الصفّ الأوّل ثانوي، منهج المملكة العربيّة السعوديّة، وزارة التربية والتعليم، وفيه:

(الذين ينكرون الأسماء والصفات ثلاثة أصناف: الجهميّة، المعتزلة الأشماعر، والماتريديّة ومن تبعهم... وأوّل من عرف عنه إنكار الأسماء والصفات بعض مشركي العرب... فكلّ من نفى عن الله ما أثبته لنفسه، أو أثبته له رسوله من أسمائه وصفاته فقد شارك المشركين في حالِ من أحوالهم)(٢).

<sup>(</sup>١) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والردّ على أهل الشرك والإلحاد: ص١٤٤.

<sup>(</sup>٢) التوحيد، الصفّ الأوّل الثانوي: ص٦٦، منهج المملكة العربيّة السعوديّة.

والعجيب أنّ كلّ علماء المسلمين لا ينفون هذه الصفات، وإنّما يختلفون مع بعضهم البعض في تفسير هذه الأسماء والصفات.

المورد الثالث: ما ورد في كتاب (سلسلة دراسات في مباحث توحيد الأسهاء والصفات، معتقد أهل السنة والجهاعة في توحيد الأسهاء والصفات) للدكتور محمّد بن خليفة التميمي، حيث يقول: (فيُقال: المنتسبون للإسلام قسهان؛ القسم الأوّل: أهل السنّة، القسم الثاني: الرافضة، فيدخل هنا مع أهل السنّة بعض طوائف المبتدعة كالأشاعرة وغيرهم، وقد أدخلوا هنا لموافقة قولهم لقول السلف في مسألتي الخلافة والصحابة)(١).

فاعترافهم بالأشاعرة هو فقط لمجرّد الاتّفاق معهم في هاتين المسألتين «الخلافة والصحابة» وإلاّ فإنّ الأشاعرة حالهم حال الشيعة في سائر المسائل العقائديّة وغيرها.

#### ابن تيميت واستدلالاته الواهنة على التجسيم

لعلّنا نكون قد استفرغنا الحديث عن رأي ابن تيميّة في التجسيم، وكون نسبة هذا المعتقد إليه لم يكن عن فراغ أو اتّهام بلا دليل، وحيث إنّه استدلّ في مواضع متفرّقة من كتبه على التجسيم بأدلّة واهنة وضعيفة، نشير إلى جملة من هذه الأدلّة التي ذكرها في كتبه، ومنها:

# الاستدلال الأوّل: دليل الفطرة والعقل

صرّح ابن تيميّة أنّ إثبات الجسميّة هو أقرب إلى الفطرة والعقول، وأنّ نفي الجسميّة لا تثبته لا الفطرة ولا العقول ولا أيّ شيءٍ آخر، وهذا ما ورد

<sup>(</sup>١) سلسلة دراسات في مباحث توحيد الأسهاء والصفات، معتقد أهل السنّة والجهاعة في توحيد الأسهاء والصفات: ص٥٥ ـ ٥٥.

٢٧٠ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

#### في كتاب (بيان تلبيس الجهميّة) حيث يقول:

(ومعلوم أنّ كون البارئ ليس جسماً ليس هو ممّا تعرفه الفطرة بالبديمة، ولا بمقدّمات قريبة من الفطرة، ولا بمقدّمات بيّنة في الفطرة، بل بمقدّمات فيها خفاء وطول، وليست مقدّمات بيّنة... ويقولون بل قامت القواطع العقليّة على نقيض هذا المطلوب، وأنّ الموجود القائم بنفسه لا يكون إلّا جسماً، وما لا يكون بل عدوماً. ومن المعلوم أنّ هذا \_أي إثبات الجسميّة \_أقرب إلى الفطرة والعقول من الأوّل \_الذي هو نفى الجسميّة \_)(1).

## الاستدلال الثاني: السنّة النبويّة

في النصّ المتقدّم يزعم ابن تيميّة أنّ التجسيم أقرب إلى الفطرة، ثمّ يدّعي أيضاً أنّه أقرب إلى السنّة، وهذا ما ورد في كتابه (درء تعارض العقل والنقل) حيث يقول: (على أنّ ظواهر النصوص تجسيم عندهم عند من ينفي الجسميّة وليس عندهم بالنفي نصّ، فهم معترفون بأنّ قولهم البدعة، وقول منازعيهم المثبتين للتجسيم وأقرب إلى السنّة)(٢).

# الاستدلال الثالث: نفي الجسميّة يستلزم القول بحدوث الخالق

يؤسّس ابن تيمية قضيّة كليّة مفادها: أنّ كلّ من قال إنّ الأجسام جميعاً حادثة، يلزمه أن يقول إنّ الله حادث ولا نعلم من أين جاء بهذه الملازمة؟ هذا الكلام أورده في كتاب (بيان تلبيس الجهميّة) في مناقشته للرازي، بعد أن ينقل كلام الرازي كما يلى:

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٥٩.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل: ج١ ص٩٤٩.

(قال أبو عبد الله الرازي: التاسع: أنّ أهل التشبيه يقولون... قلت (۱): والكلام على هذا الوجه) وهو من وجوه مناقشة المؤلّف للرازي....

ويستمرّ إلى أن يقول المعلّق على كلام ابن تيميّة في نفس الكتاب: (الوجه الثامن في الردّ غاية إلزام الرازي لمثبتة العلوّ من حجّة الدهريّة).

وهنا يقول ابن تيميّة: (من المعلوم أنّ طوائف كثيرة من المسلمين وسائر أهل الملل، لا يقولون بحدوث كلّ جسم، إذ الجسم عندهم هو القائم بنفسه، أو الموجود، أو الموصوف، فالقول بحدوث ذلك يستلزم القول بحدوث كلّ موجود وموصوف وقائم، وذلك يستلزم بأنّ الله تعالى محدث)(٢).

ومن هنا اضطرّ ابن تيميّة في الصفحة التالية أن يقرّ ويعترف بوجود جسم قديم لأجل حلّ الإشكاليّة، وذلك في الوجه التاسع من ردّه على الرازي، فقال: (فأقول: إذا كانت هذه الحجّة التي عارضتموني بها مستلزمة لكون بعض الأجسام قديمة، من غير أن تعيّن جسماً، أمكن أن يكون ذلك الذي يعنونه، بأنّه الجسم القديم، هو الله سبحانه، كما يقوله المثبتون للجسم).".

وهذه المناقشة مع الرازي تفتح لنا باباً آخر للدخول إلى معرفة أو تأكيد ما قلناه سابقاً من أنّ ابن تيميّة وإن حاول مراراً الفرار من التجسيم، لكنّه كان يؤكّد على جوهر رأيه والذي ينفى فيه نحواً خاصّاً من الجسميّة من قبيل

<sup>(</sup>۱) وكلمة ((قلت) هي لابن تيميّة كما يُفهم من عبارة محقّق الكتاب حيث يقول في هامش الكتاب: ((مناقشة المؤلّف - أي ابن تيميّة - للرازي في دعواه وردّه عليه من وجوه)، فيورد أحدها وثانيها وثالثها... إلى أن يصل إلى تاسعها، وهذه كلّها وجوه لابن تيميّة ردّاً على الرازي. بيان تلبيس الجهميّة: ج١ ص٣٧٦-٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج١ ص٩٩٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج١ ص١٠٤.

خصائص الجسميّة الحادثة، أمّا إذا كان هو جسماً وقديماً وليس حادثاً، ولا توجد فيه لوازم الحدوث فلا محذور عنده في ذلك.

وهذا ما أشار إليه في كلماته مثل ما ورد في (بيان تلبيس الجهميّة) حيث قال: (والذين قالوا إنّه جسم نوعان: أحدهما: وهو قول علمائهم [أي علماء التجسيم] إنّه جسم لا كالأجسام.. أمّا النوع الثاني: وهم الغالبيّة الذين يحكى عنهم أنّهم قالوا: هو لحمٌ وعظم ونحو ذلك...)(١).

وفي مورد آخر في (بيان تلبيس الجهميّة) يشير ابن تيميّة في مناقشته مع الرازي إلى رأيه الواضح في قبول التجسيم مع نفي بعض اللوازم، يقول: (الوجه الثالث والأربعون الذي قلت [أي الرازي] «إنّه م التزموا الأجزاء والأبعاض» (۲): غايته أنّه م يثبتون ما هو الموصوف الذي تسمّيه جسماً، وأنّه لا يجوّزون عليه ما يجوز على الأجسام من الفناء والآفات، ومضمون ذلك أنّه جسم يمتنع عليه أن يوصف بها توصف به سائر الأجسام، بل هو مختلف عنها في الحقيقة) (۳).

إذن في أصل الجسميّة لا نقاش عند ابن تيميّة، ولكن الجسميّة هنا تختلف بأنّه لا يجوز عليها الفناء، ولا تقع عليها الآفات والأمراض، ومعنى ذلك أنّه جسمٌ لا كالأجسام.

ولذلك يشير إلى هذه الحقيقة بقوله: (وكذلك ما ذكرته من أنّهم يصرّحون متى ما تمسكوا بآية أو خبريوهم ظاهره شيئاً من الأعضاء والجوارح بأنّا نثبت هذا المعنى لله على خلاف ما هو ثابت للخلق، فأثبتوا لله

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه: ج۱ ص۲۸۳\_۲۸۶.

<sup>(</sup>٢) لأنّ الرازي يقول إنّ بعض الحنابلة قالوا بأنّه جسمٌ له أجزاء وأبعاض.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج١ ص٣٦٠.

وجهاً بخلاف وجوه الخلق ويداً بخلاف أيدي الخلق، فهذا الذي ذكرته غايته أنّهم يثبتون وجهاً ويدين مخالفاً لوجوه الخلق وأيديهم كما يُقال جسمٌ لا كالأجسام).

فهو يُثبت الأعضاء والأجزاء ويثبت الصفات الخبريّة، ولكنّه تعالى له يـدٌ لا كالأيدي، ورِجلٌ لا كالأرجل، وإصبعٌ لا كالأصابع، ووجهٌ لا كالوجوه....

ثمّ بعد ذلك يشير ابن تيميّة إلى أنّ الحقّ تعالى فيه قدرٌ مشترك وهو «الجسميّة» وفيه قدرٌ يمتاز به، فكما أنّ كلّ الأجسام تشترك مع بعضها بنحو من الاشتراك، ولكن لكلّ جسم خصوصيّة يتميّز بها عن سائر الأجسام، هكذا الجسميّة بالنسبة لله تعالى، وكأنّه يريد القول - كما في علم المنطق - بـأنّ الله تعالى له جنس وفصل، وجنسه هو الجسميّة، وله فصلٌ يميّز هذا الجنس عن باقي الأنواع الأخرى، ويصرّح بـذلك بقولـه: (الأجسام بينها قدرٌ ميّز - وهو جنس المقدار، كما يقولون ما يمكن فرض الأبعاد الثلاثة فيه وبينها قدرٌ ميّز - وهو حقيقة كلّ واحدٍ وخصوص ذاته التي امتاز بها عن غيره - كما يعلم أنّ الجبل والبحر مشتركان في أصل القدر، مع العلم بـأنّ حقيقة الماء ... بل هذا القول - أي أنّه تعالى لـه مختصّ ومشترك - الذي اتّفق عليه العقلاء من أهل الإثبات والنفي؛ اتّفقوا على أنّ الوهم والخيال لا يتصوّر موجوداً إلّا متحيّزاً أو قـائماً بمتحيّز وهـو الجسم وصفاته، ثمّ المثبتة - للجسميّة - قالوا: وهذا حقّ معلوم أيضاً، بالأدلّة العقليّة والشرعيّة، بل بالفرورة، وقال النفاة إنّه قد يعلم...) (۱).

ويتابع في نفس الكتاب مناقشته للرازي قائلاً:

(وإن أردت أنّهم وصفوه بالصفات الخبريّة، مثل: الوجه واليد... وذلك

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص٣٦٣\_٣٦٥.

يقتضي التجزئة والتبعيض، أو أنهم وصفوه بها يقتضي أن يكون جسها، والجسم متبعض ومتجزّئ، وإن لم يقولوا هو جسم. فيُقال له: [ردّاً على الرازي] لا اختصاص للحنابلة بذلك)(١). وهذه هي عادته في نسبة معتقداته إلى جهور المسلمين.

#### مدرستابن تيميت وتكفير مخالفيهم

يقوم المنهج القرآني على حقيقة ثابتة وهي الدعوة إلى كلمة التوحيد، فإن ثمرة هذه الكلمة المباركة أثقل ما يوضع في ميزان العبديوم القيامة، ولم تقتصر دعوة القرآن الكريم على الدعوة إلى التوحيد بين الفِرق والاتجاهات الإسلاميّة، بل تعدّاها إلى عموم أهل الكتاب الذين نختلف معهم في كثير من الحقائق، وإن كنّا نجد مشتركات بين جميع الشرائع.

يقول تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ الله وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْئا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضا أَرْبَابا مِنْ دُونِ الله ﴾ (آل عمران: ٦٤).

إذن توجد هناك مشتركات حتّى على مستوى الشرائع المتعدّدة، في بالنا بالاتّجاهات والمدارس الفكريّة والمذاهب داخل الإسلام نفسه.

وإذا كانت هذه هي حقيقة المنهج القرآني، فإنّنا في مقابل ذلك نرى أنّ التوحيد الذي أسّس له النهج الأموي، ونظّر له ابن تيميّة وأتباعه من السلفيّة المحدثين قد أوصلهم إلى إيجاد الفرقة بين المسلمين، وليس إلى توحيد الكلمة، واتّهموا جميع المسلمين من مخالفيهم بمختلف الاتّهامات، وكفّروا جميع الفرق الإسلاميّة من الأشاعرة والصوفيّة والإماميّة وغيرهم،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص١٥١.

وجعلوهم ضمن فرق الضلال والمبتدعة والفرق المشركة.

وفي متابعتنا لكلمات المعاصرين من أتباع ابن تيميّة نجدهم لا يختلفون عن أئمّتهم، ومن الشواهد على ذلك:

• مزاعم الشيخ حمود بن عبد الله التويجري المتوفّى سنة (١٤١٣هـ) في كتابه (غربة الإسلام) حيث يقول: (وأمّا الطامّات في أكثر الأقطار الإسلاميّة ولاسيّما في العراق ومصر، فأمرٌ لا يضبطه الوصف، ولا تحيط به العبارة، وحسبك شرّاً من مصرين، وهما كالبحر المحيط لأنواع الشرك) وهذا ما يكشف عن اتّهامهم ليس للشيعة فحسب بل لأهل السنة والجماعة في دولة مصر، فمعركتهم العقائديّة والفكريّة هي أيضاً مع السنّة.

ثمّ يقول: (لأنواع الشرك بالله تعالى في ربوبيّته وإلهيّته ... وما ضمّ إلى ذلك أيضاً من أنواع البدع والضلالات والتصديق بالأكاذيب والخرافات والإصغاء إلى الجهالات والخزعبلات، وما ضمّ إليه من مزيد المشابهة لأعداء والإصغاء إلى الجهالات والخزعبلات، وما ضمّ إليه من مزيد المشابهة لأعداء الله تعالى من اليهود والنصارى والمجوس ... في كلّ أحوالهم واتباع الشهوات، وأعني بهذا حال الأكثرين منهم، فأمّا أهل الإسلام الحقيقي فإنهّم نزرٌ قليل مستضعفون في الأرض ... ونذكر هنا إشارة مختصرة عن محيطي الشرك بالله تعالى، ثمّ نتبعها بذكر ما شابهها في كثرة الأوثان وأمور الجاهليّة ليعرف الموحّدون \_أي أتباع ابن تيميّة \_ فأمّا العراق ففيه مشاهد كثيرة قد الحقدت أوثاناً تُعبَد من دون الله، ويفعل عندها وبها أعظم ممّا كان أهل الجاهليّة يفعلونه عند اللات والعزّى ومناة الثالثة الأخرى، فمنها مشهد علي ومشهد الحسين ومشهد العبّاس ومشهد موسى الكاظم ومشهد أبي حنيفة ومشهد معروف الكرخي ومشهد عبد القادر الجيلاني وغير ذلك من المشاهد والقبور التي عظمت الفتنة بها وأدرك بها عدوّ الله إبليس غرضه من هذه والقبور التي عظمت الفتنة بها وأدرك بها عدوّ الله إبليس غرضه من هذه

الأمّة بعدما كان قد أيس من ذلك في أوّل الإسلام، وقد افتتن سنة أهل العراق ورافضتهم بتلك المشاهد إلّا من شاء الله منهم، وأعادوا بها المجوسية وأحيوا بها معاهد اللات والعزّى ومناة ونحوها من معبودات أهل الجاهليّة، وافتتن بها أيضاً غيرهم في كثير من الأقطار الإسلاميّة، كالشام ومصر والمغرب وبلاد العجم والهند والبحرين والقطيف والإحساء وغير ذلك من الأمصار المتباعدة)(١).

ومن الشواهد أيضاً ما جاء في كتاب (نقض عقائد الأشاعرة والماتريديّة) تأليف خالد بن علي المرضي الغامدي أحد تلامذة الشيخ عبد العزيز بن باز، والشيخ عبد الله بن جبرين والشيخ محمّد العثيمين وجملة من أعلام المدرسة السلفيّة، والذي يقول عن الأشاعرة والماتريدية الذين يمثّلون الغالبيّة العظمى من المسلمين السنّة ما يلي: (وكلّ من يعتقد بعقيدة هذه الفرقة وينتسب إليها يسمّى أشعريّاً سواء كان شافعيّاً أو مالكيّاً وهو الغالب أو حنفيّاً أو حنبليّاً والماتريدية وأتباعه الحنفيّة وغير ذلك)(٢).

فإذن هو هنا يعتبر أنّ جميع المسلمين تقريباً هم أتباع أبي الحسن الأشعري وأبي منصور الماتريدي.

ويشير إلى هذه الحقيقة في موضع آخر من الكتاب، ثمّ ينسب إليهم ما ينسبه من قوله: (تنبيه، اعتنيت بأقوال الصوفيّة ومخالفتهم في العقيدة في هذا الكتاب، وذلك لأنّ الصوفيّة كلّهم إمّا أشاعرة أو ماتريدية، ولا أعلم صوفيّاً من المعتزلة أو الخوارج، وقد يوجد من المتسبين لأهل السنّة من هو على مذهب الصوفيّة متأثّراً بالقبوريّة \_أى عبدة القبور \_كما يوجد قبوريّة عند

<sup>(</sup>١) غربة الإسلام: ج١، ص٢١٦ و٢١٧.

<sup>(</sup>٢) نقض عقائد الأشاعرة والماتريدية: ص ٢١.

المعتزلة والرافضة وغيرهم، إلّا أنّ التصوّف سمة لأكثر هاتين الفرقتين الأشاعرة والماتريديّة على طريقة الأشاعرة والماتريديّة على طريقة الصوفيّة، ويندر وجود أشعري أو ماتريدي ليس بصوفي أو سلم من جنايات القبوريّة)(۱).

فكلامه صريحٌ في أنّ كلّ الصوفيّة قبوريّة \_ يعبدون القبور \_ ، ثمّ يتكلّم عن المالكيّة والشافعيّة والحنفيّة وكثير من الحنابلة \_ لأنّ بعض الحنابلة أتباع ابن تيميّة ومحمّد بن عبد الوهّاب \_ مضافاً إلى الصوفيّة.

فهاذا يقول هذا الكاتب عن هؤلاء الذين يمثّلون غالبيّة أهل السُّنّة؟

يقول عنهم في موضع آخر من نفس الكتاب بعد أن يعترض على أهل العلم: (الذي جعلني أكتب هذا الكتاب أمور كثيرة: الأوّل الجهل بحقيقة هذا المذهب من كثير من طلبة العلم، حتّى ظنّ الكثير أنّ المخالفات، إمّا أنّها يسيرة أو محصورة في باب من أبواب الدّين، بل وصل الأمر بالبعض أن جعل أهل السنّة ثلاث فرق: السلف والأشاعرة والماتريدية، وأدخل هذين المذهبين \_الأشاعرة والماتريدية \_في أهل السنّة، وهذا كلامٌ باطل ودعوةٌ كاذبة، إذ ليسوا من أهل السنّة، وأهل السنّة من كلّ مبتدع براء، وإن كان يطلق عليه السنّة في مقابل الرافضة الشيعة، إلّا أنّهم ليسوا من أهل السنّة الناجين من البدعة والمخالفة، وهذا ما سنبيّنه في هذا الكتاب)(٢).

ولذا يقول بعد ذلك: (سادساً: أعقب بعد ذلك بمذاهب أهل السنة والجهاعة وسلف الأمّة في المسألة وعقيدتهم في الباب مختصراً، وأذكر ما خالفوا به غيرهم من الفرق الضالة مبتدئاً بالأشاعرة والماتريدية، وقد أُشير

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٨.

لخلاف غيرهم خصوصاً خلاف المعتزلة والجهميّة)(١).

فهؤلاء إذن عندهم مبتدعة من الدرجة الأولى وهم الشيعة، ومبتدعة من الدرجة الثانية وهم أهل السنة والجماعة، ويعنون بهم الأشاعرة والصوفية وغيرهم، وهم بنظرهم رأس الضلالة.

إذن وحسب تصريحاتهم فإنهم أقل الأقليّة في العالم الإسلامي، وهذا ما ينصّ عليه صاحب الكتاب المذكور حيث يقول: (وأمّا سبب تأليف الكتاب فيأتي لأسباب منها انتشار هذا المذهب حتّى عمّ أكثر بلاد المسلمين، حتّى لا تجد حنفيّاً إلّا ماتردياً ولا شافعيّاً ومالكيّاً إلّا أشعريّاً... وأصبح مذهب أهل السنّة والسلف مقصوراً عند كثير من هؤلاء في الحنابلة أو بعض الحنابلة)(٢).

وحاصل ما يمكن استنتاجه من هذا الكلام أنّ هؤلاء المكفّرين لأغلبيّة المسلمين هم \_بحسب ما يقوله الكاتب المذكور \_القلّة القليلة من المسلمين، ولكنّهم في الآونة الأخيرة حاولوا أن يُظهروا أنّ المعركة الفكريّة والعقديّة بين أهل السنة والشيعة، مع أنّه لا توجد عندنا أيّ مشكلة مع عموم المسلمين، وإن كنّا لا نتّفق معهم في كل تفاصيل عقائدهم ومبانيهم الفكريّة والفقهيّة.

ونظراً لكون بعض الأشاعرة لم يوافقوا أصحاب المنهج السلفي على معتقداتهم في الصحابة نرى تحاملهم عليهم، وذلك كما ورد في كتاب (نقض عقائد الأشاعرة) لخالد الغامدي حيث يقول في هذا الشأن: (عقيدة الأشاعرة والماتريدية في الصحابة رضوان الله عليهم، متقدّمي الأشاعرة وأكثر متأخّريم على مذهب أهل السنّة، وأمّا بعض المتأخّرين وعلى رأسهم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٩.

الرازي وبعض المعاصرين فأبوا إلّا الهوان في تنقّصهم لبعض الصحابة ومقاربتهم للرافضة، أوّلاً طعنهم في معاوية وذمّهم وسبّهم وتفسيقهم وعدم تعديلهم حتّى زعموا أنّ عدالة الصحابة ليست عامّة لهم كلّهم، وإنّا لبعضهم، وأنّ بعضهم وقع في الفسق، وهذا في غاية الضلالة وإساءة الأدب مع الله ومع نبيّه بالتعرّض للصحابة الذين اصطفاهم الله لنبيّه... وتقدّم زعمهم أنّ عدالة الصحابة ليست عامّة وإنّا خاصّة، ولا يصحّ إطلاق أنّ الصحابة عدول كلّهم، وأنّ لهم منزلة لن يبلغها أحد، وكلّهم في الجنّة) (۱).

فانظر إلى مبلغ دفاعهم عن معاوية بن أبي سفيان، وأمّا بقيّة الصحابة لا مشكلة فيهم، وهمّهم الأكبر هو عدم الطعن في معاوية وأمثاله.

ثمّ إنّه م ينظرون لعدالة كلّ صحابي، وأنّه في الجنّة حتّى ولو كان فاسقاً، شارباً للخمر... وهذا ليس كلامنا بل هو كلام أئمّتهم الكبار كالشيخ محمّد بن صالح العثيمين الذي يعترف بصدور المعاصي والكبائر من بعض الصحابة.

يقول العثيمين في (شرح العقيدة الواسطيّة): (ولا شكّ أنّه حصل من بعضهم \_الصحابة \_سرقة وشرب خمر وقذف وزنا بإحصان وزنا بغير إحصان، لكن كلّ هذ الأشياء تكون مغفورة في جنب فضائل القوم وعاسنهم)(٢).

فالعجب كلَّ العجب من هذا التناقض الصريح، إذ كيف يمكن الجمع بين الاعتراف بصدور مثل هذه الكبائر عنهم، ثمّ القول بأنّهم كلّهم في

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٦٢٣.

الجنّة؟! وكذلك اعتبارهم أفضل ممّن جاء من بعدهم، فهل هؤلاء وأمثالهم أفضل من أئمّة أهل البيت عليَّه ؟!

ثمّ يقول الغامدي: (إنّ الصحابة كلّهم عدول، وإنّهم أفضل ممّن بعدهم ولا يلحقهم في الفضل من بعدهم أحد، ولا يجوز ذمّهم وسبّهم)(١).

وهذه النظريّة لبعض الأشاعرة هي نظريّة أهل البيت عليه التي لا تقول ولا تعتقد بعدالة جميع الصحابة، فلا تقبل بالموجبة الكليّة.

## الزعم أن والد النبيّ عَلَيَّ في النار!

ومن الغريب أيضاً إصرار هؤلاء القوم على كون جميع الصحابة في الجنة، وأبو سفيان رأس النفاق؛ لأنّه والد معاوية فهو في الجنّة، أمّا رسول الله عَلَيْكَ فأبوه في النار في نظر هؤلاء، ولم يقولوا بأنّه مرجو لأمر الله، بل حكموا عليه وعلى والدته بأنّها في النار.

وهذا الحكم الصادر عن الأمويّين بحقّ أبوي رسول الله على ذكره عبد العزيز بن باز، مُفتي عام المملكة العربيّة السعوديّة في كتاب (فتاوى نور على الدرب) المتضمّن لأكثر من (٢٢٠) فتوى، وفيه: يقول السائل: نعلم أنّ من كان من أهل الجاهليّة، أي قبل مبعث النبيّ على فهو من أهل الفترة \_أي معذور لأنّه لم تبلغه الحجّة \_وسؤالي عن حكم أهل الفترة، لأني سمعت حديثاً عن رسول الله على أنّه جاء رجلٌ فقال: أين أبي؟ فقال سمعت حديثاً عن رسول الله على أنّه جاء رجلٌ فقال له: "إنّ أبي وأباك في النار» فهل هذا الحديث صحيح؟

يقول في الجواب: (الصحيح من أقوال العلماء أنَّ أهل الفترة يُمتحنون

<sup>(</sup>١) نقض عقائد الأشاعرة والماتريدية: ص٥٥٥.

يوم القيامة... وأمّا حديث «إنّ أبي وأباك في النّار» فهو حديث صحيح رواه مسلم في صحيحه، أنّ رجلاً قال: يا رسول الله أين أبي؟ قال: «في النار»، فلمّا ولّى دعاه، وقال له: «إنّ أبي وأباك في النّار»، واحتجّ العلماء بهذا على أنّ أبا النبيّ كان ممّن بلغته الدعوة وقامت عليه الحجّة فلهذا قال في النار، وهكذا لمّا استأذن ربّه أن يستغفر لأمّه نهى عن ذلك...)(١).

وقد اجتمعت كلمات أصحاب منهج ابن تيميّة على مثل ذلك، ومنهم الألباني إمامهم في الحديث يقول في (سلسلة الأحاديث الصحيحة)، في ذيل الحديث (٢٥٩٢): «إنّ أبي وأباك في النار» (واعلم أيّها الأخ المسلم أنّ بعض الناس اليوم وقبل اليوم لا استعداد عندهم لقبول هذه الأحاديث الصحيحة، وتبنّى ما فيها من الحكم بالكفر على والدّي الرسول عليها).

ثمّ يبيّن الألباني مضمون هذه الأحاديث في دلالتها على كفر والدي الرسول عَلَيْكَ.

ولم يكتفِ هذا النهج الأموي بهذا القدر، وإنّما وسّع الدائرة، وقال بأنّ المراد من قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (النساء: ٥٩)، وأنّ الذين تجب طاعتهم هم الحكّام وأُولي الأمر حتّى ولو كانوا من الفسَقَة، والفَجَرة، ومن شاربي الخمر...(٢).

والسبب الذي دفعهم لهذا المعتقد هو أنّهم وجدوا أنّ كلّ حكّام بني أُميّة فسقة فجرة، وكذلك من جاء بعدهم، ففسّر وا القرآن كما يحلو لهم.

وهذا المعتقد أيضاً صرّح به الشيخ العثيمين في (شرح العقيدة الواسطيّة) بالقول: (فأهل السنّة يخالفون أهل البدع تماماً، وكان الناس فيها سبق يجعلون

<sup>(</sup>١) فتاوى نورٌ على الدرب: ج١ ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فِقهها وفوائدها: ج٦، ص١٨٠.

على الحجّ أميراً، كما جعل النبيّ عَلَيْكُ أبا بكر أميراً على الحجّ في العام التاسع من الهجرة، وما زال الناس على ذلك يجعلون للحجّ أميراً قائداً، فهم يرون إقامة الحجّ مع الأُمراء وإن كانوا فسّاقاً، حتّى وإن كانوا يشربون الخمر في الحجّ، لا يقولون هذا إمامٌ فاجر لا نقبل إمامته لأنهّم يرون أنّ طاعة وليّ الأمر واجبة وإن كان فاسقاً بشرط أن لا يخرجه فسقه إلى الكفر البواح إلّا إذا كفر كفراً صريحاً).

ويقول أيضاً: (لكن أهل السنة والجماعة (١) حتى مع هذا الأمر المستلزم هذين... فالأمير إذا كان يشرب الخمر ويظلم الناس بأموالهم، نصلي خلفه الجمعة وتصحّ الصلاة... حتى أنّ أهل السنة والجماعة يرون صحّة الجمعة خلف الأمير المبتدع إذا لم تصل بدعته إلى الكفر، فإن قلت: كيف نُصلي خلف هؤلاء ونتابعهم في الحجّ والجهاد والجمع والأعياد وهم أهل فسق وفجور وشرب خمر حتى في الحجّ وأولى الأمر منْكُم....».

ثمّ يستعرض العثيمين مجموعة من الروايات ليؤيّد بها كلامه، وفقاً للمنطق السفياني الأموي.

ومن الموارد التي يتابع أصحاب هذا المنهج حملتهم على جميع الفرق الإسلاميّة، وليس على الشيعة الإماميّة وحدهم، ما جاء في كتاب (شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري) تأليف عبد الله بن محمّد الغنيان، رئيس قسم الدراسات العليا بالجامعة الإسلاميّة بالمدينة المنوّرة، حيث يقول: (وقد انتسب إلى الأشعري أكثر العالم الإسلامي من أتباع المذاهب الأربعة، وهم

<sup>(</sup>١) وهذا من التدليس الواضح لأنِّهم ليسوا أهل السنَّة والجماعة بل هم أتباع ابن تيميَّة.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الواسطيّة: ص١٥٧-٢٥٩.

يعتمدون على تأويل نصوص الصفات تأويلاً يصل أحياناً إلى التحريف ... وهنا لابد لعلماء الإسلام ورَثَة رسول الله على وهنا لابد لعلماء الإسلام ورَثَة رسول الله على وسب ما تقتضيه الحال من فقط] من مقاومة هذه التيّارات الجارفة، على حسب ما تقتضيه الحال من مناظرات، أو بالتأليف، وبيان الحقّ بالبراهين العقليّة والنقليّة، وقد يصل الأمر أحياناً إلى شهر السلاح)(١).

ومن هذا القبيل ما ورد في كتاب (اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة) وكتاب العقيدة الواسطيّة لابن تيميّة، والشارح هو الشيخ صالح بن عبد العزيز بن محمّد بن إبراهيم آل الشيخ، وفيه يقول: (وقد غلط من غلط في معنى أهل السنّة والجهاعة، فأدخل في أهل السنّة والجهاعة بعض الفرق الضالّة في المدح، كالأشاعرة والماتريدية، ومن أمثال من غلط من المتقدّمين السفاريني، في شرحه لوامع الأنوار البهيّة، فقال: اعلم أنّ أهل السنّة والجهاعة ثلاث طوائف) (١) ومقصوده أنّهم: أهل الحديث والأثر، والأشاعرة، والماتريديّة.

فإذن من عيوب السفاريني عند آل الشيخ إدخاله للأشاعرة والماتريدية ضمن أهل السنة والجماعة، لأنّ أهل السنة والجماعة في نظره هم طائفة واحدة، وهم من اعتقد بأفكار ونهج ابن تيميّة.

ثمّ يقول: (قال - ابن تيميّة - صار المتمسّكون بالإسلام المحض الخاصّ عن الشوب هم أهل السنّة والجماعة، فأمّا أهل السنّة والجماعة فئة واحدة - وليس كما قال السفاريني - وفرقة واحدة وطائفة واحدة، وهم أهل الحديث، وهم أهل الأثر، وهم أتباع السلف الصالح، وهذا شبه إجماع من

<sup>(</sup>١) شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري: ج١ ص١٩.

<sup>(</sup>٢) اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة: ج١ ص٨٧.

السلف على أنّ أهل السنة والجهاعة هم أهل العلم وأهل الحديث وأهل الأثر وما شابه، وقد غلط طائفة من أهل العلم من الحنابلة فقالوا الفرقة الناجية عبارة عن ثلاث فئات، الأولى أهل الحديث، والثانية الأشاعرة، والثالثة الماتريدية، كها قال ذلك السفاريني، وهذا قولٌ باطل وغلط لأنّ الأشاعرة والماتريدية من الفئات التي عليها الوعيد)(١).

ومثل ذلك ما ورد في كتاب (الانحرافات العقديّة والعلميّة في القرنين الثالث عشر والرابع عشر الهجريّين وآثارها في حياة الأمّة) تأليف علي بن بخيت الزهراني، يقول: (وتعتبر فرقتا الأشاعرة والماتريدية من أكثر الفرق الإسلاميّة، ومن أعظم طوائف المتكلِّمة، والتي لا تزال إلى اليوم تمثِّل نسبة كبيرة بين المسلمين، وقد وصل الأمر بالأشاعرة في بعض الأحيان إلى محاربة عقيدة السلف والنيل من علمائها، واستعداء السلطة عليهم، كما فُعِل بالحافظ عبد الغني المقدسي (٢) حيث طردوه... والذي جرى منهم لشيخ الإسلام ابن تيميّة أمرٌ مشهور، حيث تسبّبوا في نفيه وسجنه وحرق كتبه، وآذوه وأتباعه أشد الإيذاء، حتّى صار كثير منهم يخفي عقيدته حتّى لا تطوله... ومحاربة العقيدة الصحيحة ومنع القراءة في كتب هذه العقيدة وعلمائها كابن تيميّة وغيره، وممّا يؤسف له أن كان للأزهر من هذه العداوة أوفر الحظّ والنصيب، وعيث لم يكن لحاملي هذه العقيدة أي عقيدة ابن تيميّة من العلماء مكانٌ يُذكر، ولم ترتفع هذه العقيدة فوق منبره يوماً من الأيّام، لأنّ المتكلّمين ورثوه بعد زوال مؤسّسيه من العبيديّن - أي الفاطميّن - وعملوا على نشر مذهبهم بعد زوال مؤسّسيه من العبيديّن - أي الفاطميّن - وعملوا على نشر مذهبهم بعد زوال مؤسّسيه من العبيديّن - أي الفاطميّن - وعملوا على نشر مذهبهم بعد زوال مؤسّسيه من العبيديّن - أي الفاطميّن - وعملوا على نشر مذهبهم بعد زوال مؤسّسيه من العبيديّن - أي الفاطميّن - وعملوا على نشر مذهبهم بعد زوال مؤسّسيه من العبيديّن - أي الفاطميّن - وعملوا على نشر مذهبهم

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه: ج۱ ص۱۲۰-۲۲۱.

<sup>(</sup>٢) هو الحافظ عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن سرور المقدسي، ولـد سنة ٤١ه.، امتُحن غير مرّة بسبب عقيدته السلفيّة، ومات سنة ٠٠ه..

ومن الموارد الأخرى ما ورد في كتاب (فتاوى الأئمّة النجديّة من شيخ الإسلام محمّد بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن باز) جمع وإعداد أبو يوسف مدحت بن حسن آل فراج.

فبعد أن يبيّن في الكتاب أنّ المعتزلة والأشاعرة هم تلاميذ الجهميّة، يقول: (المعطّلة وهؤلاء نفوا عن الله ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله من صفات الكمال زاعمين أنّ إثباتها يقتضي التشبيه والتجسيم، فهم على طرفي نقيض مع المشبّهة، ومذهب التعطيل مأخوذ من تلامذة اليهود والمشركين وضلاّل الصابئين، وأوّل من حُفظ عنه مقالة التعطيل في الإسلام هو الجعد بن درهم في أوائل المئة الثانية، وأخذ هذا المذهب الخبيث عنه الجهم بن صفوان، وإليه تُنسب الجهميّة، ثمّ انتقل هذا المذهب إلى المعتزلة والأشاعرة، وهذه أسانيد مذهبهم ترجع إلى اليهود والصابئين والمشركين والفلاسفة)(1).

فهم كما نسبوا إلى الشيعة أخذ مذهبهم وعقيدتهم من عبد الله بن سبأ، ها هم يصرّ حون بأنّ كلّ عقائد الفرق الإسلاميّة مأخوذة من اليهود والمشركين والصابئين.

والعجيب كما قلنا مراراً أنّ أصحاب المدرسة السلفيّة لا يصرّ حون بمثل هذه الأفكار والمؤاخذات على الأشاعرة والمعتزلة من على المنابر وشاشات

<sup>(</sup>١) الانحرافات العقديّة والعلميّة في القرنين الثالث عشر والرابع عشر الهجريّين وآثارهما في حياة الأُمّة: ج١ ص٦٨-٦٩.

<sup>(</sup>٢) فتاوى الأئمّة النجديّة من شيخ الإسلام محمّد بن عبد الوهاب إلى سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز: ج١ ص١٤٥.

التلفزة، ولكن كتبهم تشهد على نظرتهم لأمثال هؤلاء.

وفي كتاب (الأشاعرة في ميزان أهل السنة) الذي ينتقد فيه مؤلّفه في صل الجاسم الأشاعرة، يقول: (ثم يقال كيف يدّعى ذلك في رجل قضى أربعين سنة من عمره على الاعتزال [أي أبا الحسن الأشعري] ثمّ تاب في أواخر حياته [باعتبار أنّه كان معتزليّاً كافراً ثمّ تاب] وعاش في مرحلة التوبة ما يقرُب عشرين سنة تزيد قليلاً أو تنقص قليلاً على اختلاف الروايات في مولده، كيف يكون مثل من كان هذا حاله إماماً للمسلمين؟ متى تعلّم العلم ورسخ فيه حتّى يُتّخذ إماماً دون أئمّة السنة وأهل الحديث؟ هذا ضربٌ من المحال بل من الجنون)(۱).

فهل أتباع الأشاعرة في هذا العالم الإسلامي كلُّهم مجانين؟!

وإذا أردنا الانتقال إلى مواقفهم من الشيعة، فإنهم اعتبروهم خذازير يُمسخون كما مُسخ اليهود من قبل، كما صرّح بذلك محمّد بن عبد الوهّاب في كتابه (رسالة في الردّ على الرافضة) حيث يقول: (ومنها (۲): أنّ اليهود مسخوا قردة وخنازير وقد نقل أنّه وقع ذلك لبعض الرافضة في المدينة المنوّرة وغيرها، بل قد قيل: إنّه تُمسخ صورهم ووجوههم عند الموت، والله أعلم) (۳).

هذا كلام إمام السلفيّة، والمجدّد لمعتقداتهم، والذي يوزِّعون وينشرون له كتابه المذكور في كلّ مكان في عصرنا الحاضر.

بيد أنَّ التأسيس النظري لمثل هذه المعتقدات لم يكن أمراً طارئاً في

<sup>(</sup>١) الأشاعرة في ميزان أهل السنّة: ص٧٤٦.

<sup>(</sup>٢) أي من مشابهة الشيعة الرافضة لليهود.

<sup>(</sup>٣) رسالة في الردّعلي الرافضة: ص١٠٦.

معتقدات هؤ لاء؛ لأنّهم ورثوه عن إمام أئمّتهم الشيخ ابن تيميّة الذي يقول في كتابه (الاستقامة): (فكلّم) كثر البرّ والتقوى قوي الحسن والجال، وكلّما قوي الإثم والعدوان قوي القبح والشين حتّى ينسخ ذلك ما كان للصورة من حسن وقبح، فكم ممّن لم تكن صورته حسنة ولكن من الأعمال الصالحة ما عظم به جماله وبهاءه حتّى ظهر ذلك على صورته، ولهذا يظهر ذلك ظهوراً بيّناً عند الإصرار على القبائح في آخر العمر عند قرب الموت، فنرى وجوه أهل السنّة كلّما كبروا تكون أجمل، ووجوه أهل القبائح كلّما كبروا تكون أقبح، وهذا ظاهر لكلّ أحد فيمن يعظم بدعته وفجوره مثل الرافضة من الترك ونحوهم، فإنّ الرافضي كلّما كبر قبح وجهه وعظم شينه، حتّى يقوى شبهه بالخنزير، وربما مُسخ خنزيراً وقرداً كما تواتر ذلك عنهم) (۱).

وهذا كتابٌ آخر من كتبهم التدريسيّة الأكاديميّة وهو (شرح العقيدة الطحاويّة) للشيخ عبد الرحمن بن ناصر البرّاك، من إعداد عبد الرحمن بن صالح السديس، حيث ينقل قول الإمام الطحاوي: (وتعالى عن الحدود والغايات والأركان والأعضاء والأدوات، لا تحويه الجهات الست كسائر المبتدعات)، ثمّ يقول الشارح البرّاك: (وقوله: «والأركان والأعضاء والأدوات...» لا حول ولا قوّة إلّا بالله، عفا الله عن المؤلّف وغفر الله لنا وله، كيف ينفى الأعضاء عن الله سبحانه وتعالى)(٢).

فالبرّاك يستغفر الله تعالى من تنزيه الله سبحانه وتعالى لأنّ الطحاوي نفى الأعضاء عنه سبحانه وتعالى!

فهل هذا هو المنطق العلمي في البحث؟ وهل هذه هي طريقة القرآن

<sup>(</sup>١) الاستقامة، ابن تيميّة: ج١ ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الطحاويّة: ص ١٤١.

### الكريم في التحاور؟

ولماذا يعمل هذا المنهج على صرف الأنظار عن القضايا الأساسية للأُمّة، حيث نجدهم يخترعون أموراً على وسائلهم الإعلامية والفضائيّات لا واقع لها، مثل دفاعهم المزعوم عن زوج النبيّ عَلَيْكُ السيّدة عائشة، وشنّوا الحملات الدعائيّة على من يتهمها ويفتري عليها، وتاجروا بهذه المسألة، وادّعوا أنّ الشيعة ينسبون إليها بعض الافتراءات، والشيعة بريئون من ذلك كلّه.

أمّا مسألة الإفك التي تحدّث عنها القرآن الكريم وبرّاً عائشة ـ بحسب زعمهم \_ فنحن لا ندخل في نقاشها؛ لأنّ القرآن الكريم أمرنا بصريح العبارة بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بِهَذَا سُبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ \* يَعِظُكُمْ الله أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ ... ﴾ (النور: ١٦ ـ ١٧).

وكأنّه تعالى يقول لنا: لا شأن لكم أنتم كمؤمنين وكمجتمع إسلامي بمثل هذه القضيّة، ولا ينبغي لكم الخوض في مثل هذا الحديث.

لكن الفضائيّات المأزومة والمنهزمة فكريّاً وعقائديّاً نشرت هذه القضيّة.

وقد توضّحت الغاية من وراء هذه الضجّة الإعلاميّة، وما كان إلّا المتاجرة والافتراء والاتهّام. نعم، كلّ ما في الأمر أنّ بعض علماء السيعة أشاروا إلى هذه المسألة في مطاوي كتبهم في الوقت الذي تجد فيه آلاف الكتب لعلماء ومراجع الشيعة ضعّفوا مثل هذه الأحاديث وأسقطوها عن الاعتبار تنزيها وصوناً للنبيّ عَلَيْ وأزواجه، لأنّ معتقدهم هو التعامل بكلّ احترام مع أُمّهات المؤمنين، رغم أن عائشة خرجت على الإمام أمير المؤمنين التي معركة الجمل، وهل خرجت \_كما يقول البعض \_للإصلاح، وهي التي صرّحت بأنّها أحدثت بعد النبيّ عَلَيْ وندمت وبكت إلى آخر عمرها لأجل ذلك، كما هو ثابت في محلّه وصرّح به الألباني في «سلسلة الأحاديث

إذن كان الأجدر بهؤلاء عدم الحديث عن هذه القضيّة، ومثل هذه المسائل التي تسيء إلى أُمّهات المؤمنين، لأنّ الباطل يموت بموت ذكره، وإذا عادوا لمثله كانوا من أوضح مصاديق الآية: ﴿إِنَّ الّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي النّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالاْخِرَةِ وَالله يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (النور: ١٩).

ولماذا هذه المحاولات الدائمة والحثيثة لإبراز مدرسة أهل البيت عليه وأتباعها أنّهم يمتلكون عقائد فاسدة مثل اعتقادهم أنّ كلّ من لا يؤمن بعصمة وإمامة أئمّة أهل البيت عليه لا فرصة له للنجاة في الآخرة، وأنّه من أهل النار، وأنّه محلّدٌ فيها، مع كون ذلك مخالفاً للاتّجاه العام لمعتقدات علاء هذه المدرسة، في الوقت الذي لا ينظرون فيه إلى كلامهم الصريحة والواضحة في تكفير من خالفهم، وفي اتّهامه بالزندقة وما شاكل ذلك؟

وأين هم من أقوال أمثال السفاريني التي ذكرناها سابقاً بأنّه فرقة واحدة وطائفة واحدة وهم أهل الحديث وأتباع السلف الصالح، وأهل السنة والجهاعة هم الفرقة الناجية، ومضافاً إلى ذلك اعتبارهم أنّ بعض طائفة أهل العلم من الحنابلة قد اشتبهت فضلاً عن غير الحنابلة.

ومن الطبيعي أنّهم عندما يكفّرون الأشاعرة والمعتزلة والماتريدية أن يعتبروا أنّ رأس الفرقة الهالكة هم الشيعة وأتباعهم!!

# هل الصفات الخبرية محكمة أم متشابهة؟

تنقسم الصفات الإلهيّة عموماً إلى صفات ذاتيّة وصفات فعليّة، والمراد من الصفات الذاتيّة: الصفات المختصّة بذات الله سبحانه وتعالى، من قبيل العلم، والقدرة، والسمع، والبصر ونحو ذلك.

أمّا الصفات الفعليّة، فهي تلك الصفات التي ترتبط بفعل الله سبحانه وتعالى، كالخلق، والإيجاد، والرزق، والإعطاء، والمنع، والإحياء، والإماتة، ونحوها.

ثمّ إنّ الصفات التي تتعلّق بالذات تنقسم إلى صفات ذاتيّة ثابتة من خلال العقل \_ بمعنى أنّ العقل هو الذي يثبتها لله تعالى، من قبيل الحياة، والوجود، والعلم، والقدرة \_ وصفات لا يدركها العقل \_ كما يدّعي البعض \_ فلا تثبت إلّا بالدليل النقلى؛ الأعمّ من أن يكون قرآنيّاً أو نصّاً نبويّاً.

ومن مصاديق ذلك الموارد التي نبحثها، ونعني بها الصفات الذاتية الخبرية التي هي الوجه، والصورة، واليد، والأصابع، والجنب، والرِّجل، والقدَم، وهكذا العشرات من الصفات التي ذُكرت في كلمات القوم.

وليس مورد بحثنا أو نقاشنا مع ابن تيميّة في صفات العلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والحياة، ونحو ذلك، ممّا قلنا بأنّه صفات ذاتيّة مختصّة بذات الله وقد أثبتها العقل.

إذن هناك جملة من الصفات الخبريّة وردت في القرآن الكريم وكذلك في النصوص الواردة عن النبيّ الأكرم عَلَيْكَ، وهي ممّا اتّفق عليه علماء المسلمين.

والكلام هو في تفسيرهم لهذه الصفات، ومعانيها، ومصاديقها، وهذا من أهم موارد الاختلاف بين الأشاعرة والشيعة الإمامية و... وبين ابن تيمية وأتباعه.

وعلى أساس المعتقد والرأي الذي تتبنّاه كلّ فرقة في موضوع الصفات يتبيّن لنا رأيها في التجسيم والحكد والحيّز وغير ذلك بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى.

ومن الأُصول والمعارف القرآنيّة التي في ضوئها نفهم الصفات الخبريّـة ومعانيها ومصاديقها: مسألة المحكم والمتشابه، وكون هذه الصفات الواردة في آيات الكتاب الكريم من الآيات المحكمة أم من الآيات المتشابهة.

ويقودنا ذلك إلى ضرورة معرفة آراء المذاهب الإسلاميّة في هذه المسألة، لاسيّا ابن تيميّة وأتباعه.

ومقصودنا من الصفات الخبريّة هي تلك الآيات التي ورد فيها ذكر اليد والوجه والصدر والمجيء وغير ذلك بالنسبة إلى الله تعالى \_ كما تقدّم \_ .

## ضابط المحكم والمتشابه في القرآن

أمّا بالنسبة إلى المحكم والمتشابه، فالآيات القرآنيّة تنقسم إلى قسمين وفقاً لما ورد في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ الْكِتَابَ مِنْهُ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ الْكَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلِهِ أَوْلُوا فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَة مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلِهُ إِلاَّ الله وَلَي الله عَلَم مَنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَم تَأُويلِه إِلاَّ الله وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْبَابِ ﴾ (آل عمران: ٧). ولم يرد في القرآن بيان لكلّ آية أنها محكمة أو متشابهة، وهذا ما أوجب وقوع الاختلاف في معنى الإحكام والتشابه إلى

أقوال متعددة، ثمّ في الإعابة على أهل الزيغ والهوى لاتباعهم ما تشابه منه ابتغاء الفتنة والتأويل، والذي نستفيد منه النهي عن اتباع المتشابه، حيث اعتبرت الآيات ذلك طريقة أهل الزيغ. ولكن من الواضح أنّ المفهوم عرفاً من هذا التعبير بعد تلك القسمة الثنائية أنّ المقصودين بذلك هم الذين يختصون باتباع المتشابهات ويلتقطونها ويفصلونها عن المُحكهات ابتغاء الفتنة والمشاغبة وتشويش الأذهان من خلال ذلك التشابه.

وظاهر كلام الكثير ممنّ فسّروا معنى المحكم والمتشابه أنّ تفسيرهم مبنيًّ على أساس إرادة التشابه المفهومي من التشابه في الآية، إلّا أنّ هذا الافـتراض بعيدٌ في نفسه \_ كما بيّنا في بحثنا عن معنى المحكم والمتشابه (١) \_ لنكتتين هما:

أوّلاً: تصريح القرآن نفسه بأنّ آياته إنّما نزلت بياناً وتبياناً وهدىً ونوراً بلسانٍ عربيًّ مُبين، وهذا لا ينسجم مع فرض التشابه المفهومي والإجمال.

ثانياً: التعبير بالاتباع في قوله تعالى: ﴿فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ ﴾ فإن الاتباع لا معنى له إذا أريد المتشابه المفهومي، إذ ذلك فرع وجود مدلول ظاهر يتعين فيه اللّفظ، ومع التشابه المفهومي لا مدلول ليتبع، وهذا بخلاف ما لو أريد التشابه المصداقي، بمعنى أنّه ميتبعون الآيات التي مصاديقها الخارجية متشابهة لا تتناسب مع المصداق الواقعي الغيبي الذي ينطبق عليه مفهوم الآية، فمثلاً كلمة الصراط في ﴿اهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ أو العرش والكرسيّ في الآيات الأخرى مدلولها اللغوي واضح لا تشابه فيه، إلّا أنّ مصاديقها الخارجيّة سنخ مصاديق لا تنسجم أن تكون هي المقصودة في هذه الآيات، فمن في قلبه زيغ يتبع مثل هذه الآيات ليطبقها على مصاديقها الخارجيّة المتشامة.

<sup>(</sup>١) انظر: أُصول التفسير والتأويل، السيّد كمال الحيدري: ج١، بحث المحكم والمتشابه.

فالحقّ أنّ ظاهر الآية في سورة آل عمران هو إرادة التشابه المصداقي، بمعنى أنّ هناك أُناساً في قلوبهم زيغ فيتبعون الآيات التي مصاديق مداليلها المفهوميّة في الخارج لا تنسجم مع واقع مصاديقها، لأنّ هذه من عالم الشهادة والمادّة وتلك من عالم الغيب، فيطبّقونها على المصاديق الخارجيّة الحسيّة باعتبار عدم معروفيّة تلك المصاديق الغيبيّة وعجز الذهن البشري عن إدراكها في هذه النشأة، ويحاولون بذلك إلقاء الشبهة والفتنة والبللة في الأذهان، وهذا مسلك عامّ في فهم وتفسير الآيات المتشابهة (1).

قال السيّد الطباطبائي: (وكيف كان، فهذا الاختلاف لم يولّده اختلاف النظر في مفهوم الكلمات أو الآيات \_أي مفهوم اللفظ المفرد أو الجملة بحسب اللغة والعرف العربي \_ فإنّما هو كلامٌ عربيّ مُبين لا يتوقّف في فهمه عربيّ ولا غيره ممّن هو عارفٌ باللّغة وأساليب الكلام العربي. وليس بين آيات القرآن آية واحدة ذات إغلاق وتعقيد في مفهومها بحيث يتحيّر الذهن في فهم معناها، كيف! وهو أفصح الكلام، ومن شرط الفصاحة خلوّ الكلام عن الإغلاق والتعقيد، حتّى أنّ الآيات المعدودة من متشابه القرآن كالآيات المنسوخة وغيرها في غاية الوضوح من جهة المفهوم، وإنّما التشابه في المراد منها، وهو ظاهر.

وإنّم الاختلاف كلّ الاختلاف في المصداق الـذي تنطبق عليـه المفـاهيم اللفظيّة من مفردها ومركّبها وفي المدلول التصوّري والتصديقي)(٢).

وعلى سبيل المثال: إذا سمعنا ألفاظ الحياة والعلم والقدرة والسمع والبصر والكلام، وكذلك السماء والأرض واللوح والقلم والعرش

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١، بحث المحكم والمتشابه بتصرّف.

<sup>(</sup>٢) الميزان في تفسير القرآن: ج١ ص٩ .

والكرسي وغير ذلك، كان السابق إلى أذهاننا منها الوجودات الماديّة لمفاهيمها.

(وهذا شأننا في جميع الألفاظ المستعملة، ومن حقّنا ذلك، فإنّ الذي أوجب علينا وضع ألفاظ إنّا هو الحاجة الاجتماعيّة إلى التفهيم والتفهّم، والاجتماع إنّا تعلّق به الإنسان ليستكمل به في الأفعال المتعلّقة بالمادّة ولواحقها، فوضعنا الألفاظ علائم لمسمّياتها التي نريد منها غايات وأغراضاً عائدة إلينا)(١).

هذه الحقائق التي أُشير إليها وإن كان كلّ واحدةٍ منها تنطوي على مفهوم واحد إلّا أنّها يمكن أن تكون مختلفة المصاديق، بعضها مادّي وبعضها مجرّد، فعندما يستخدم القرآن الكريم ألفاظ: الميزان والقلم والعرش والكرسي واللوح، فليس من الضروري أن تنطوي هذه المفاهيم على مصداق واحد هو المصداق المادّي، بل يمكن للمصداق أن يتنوّع وهو يمتدّ ليشمل بالإضافة إلى المصداق المتداول والمألوف في حياتنا الحسّية مصاديق أخرى فوق العالم المشهود.

في محلّ بحثنا، اعتبر ابن تيميّة أنّ جميع الآيات التي ورد فيها ذكر الصفات الخبريّة، هي كلّها من الآيات المحكمات، فقال بأنّ المحكمات هي آيات الصفات خاصّة، أعمّ من صفات الله سبحانه كالعليم والقدير والحكيم والخبير، وصفات أنبيائه كقوله في عيسى بن مريم عليه في وكلمتُهُ أَنْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ (النساء: ١٧١) وما يشبه ذلك.

وقال في التفسير الكبير: (وأمّا إدخال أسماء الله وصفاته أو بعض ذلك في المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلّا الله أو اعتقاد أنّ ذلك هو المتشابه الذي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج١ ص٩.

استأثر الله بعلم تأويله، كما يقول كلّ واحد من القولين طوائف من أصحابنا وغيرهم، فإنمّم وإن أصابوا في كثيرٍ ممّا يقولونه ونجوا من بدع وقع فيها غيرهم...)(١).

ومن النتائج المترتبة على هذا البحث: أنّ الآية إذا كانت محكمة فتبقى على ظاهرها ولا تحتاج إلى شيء، وإذا كانت متشابهة فمن أجل فهمها لابد من إرجاعها إلى المحكمات، ومن اتبع المتشابهات دون إرجاعها إلى المحكمات كان هدفه ابتغاء الفتنة، ووقع في الزيغ.

وهذا ما ذهب إليه ابن تيميّة وأتباعه حيث قالوا: بأنّ الصفات المتعلّقة بمثل: القدّم، والرِّجل، والوجه، واليد، والصورة ونحو ذلك تعدّ من المحكمات لا من المتشابهات. وإذا كانت من المحكمات فلابدّ من حملها على الظاهر، والإيهان بها كها ورد في ظاهرها. فعندما تقول الآية: ﴿يَدُ الله فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (الفتح: ١٠) نرجع إلى اللغة العربيّة وما تقوله في المراد من اليد، وحيث يُراد بها اليد الجارحة والعضو المخصوص، فنؤمن بها كذلك، ولا نُرجع ذلك إلى المحكم.

وهذا بخلاف ما لو قلنا بأنّ هذه الصفات من المتشابهات التي لابـد من إرجاعها إلى المحكمات، والنتيجة تخالف ما تقدّم بحيث أنّـه لا يجوز الإيمان مها وفق الظاهر.

فالمحكم هو الذي يُراد به ظاهره ولا نرجعه إلى شيءٍ آخر.

والمتشابه هو الذي لا يُراد به ظاهره، ولفهمه لابد من الرجوع إلى المحكم.

فأوّل نتيجة تترتّب على كون الصفة محكمة \_ كما هو رأي ابن تيميّة \_ هـى

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: ج٢ ص٩١.

أن يُراد منها حقيقتها، والابدّ من إمرارها على ظاهرها.

وهكذا أصرّ ابن تيميّة وأتباعه على أنّ آيات الصفات الخبريّة من المحكمات من غير إقامة أيّ دليل للأجل إبقاء معانيها على ظواهرها.

فالبحث الأساسي إذن هو من الناحية العلميّة والمنهجيّة وأن نـشخّص هذه الآيات في كونها من المحكمات لإبقائها على ظواهرها أم أنّها من المتشامات.

ومن الذين ساروا على منهج ورأي ابن تيميّة في الصفات الخبريّة صالح الفوزان كها ورد في كتابه (الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد)، حيث بعد ذكره للآية المباركة في سورة آل عمران، يقول: (ونصوص الصفات من المحكم لا من المتشابه، يقرأها المسلمون ويتدارسونها ويفهمون معناها ولا ينكرون منها شيئاً، وإنّها ينكرها المبتدعة من الجهميّة والمعتزلة والأشاعرة الذين ساروا على منهج مشركي قريش)(۱).

فدليله إذن هو قراءة وفهم المسلمين لها وعدم إنكار شيء منها، وبذلك يجزم كونها محكمة، وسنذكر لاحقاً أنّ عموم أعلام المسلمين السنّة بالإضافة إلى علماء مدرسة أهل البيت عليه يقولون إنّ هذه الآيات المرتبطة بالصفات الخبريّة هي من المتشابهات.

ونحن نرى أنّه حتى الوهّابية تعتقد أيضاً \_ في باطنها وفي ارتكازاتها \_ أنّ هذه الآيات آيات متشابهة، وإن قالوا في الظاهر أنّها محكمة، وذلك بدليل تعقيبهم هذه الآيات المتكلّمة عن الصفات الخبريّة بقولهم: «بلا تمثيل ولا تكييف»، وإلّا لو كانت محكمة فلهاذا يذكرون مثل هذه القيود؟ فالآيات

<sup>(</sup>١) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والردّ على أهل الشرك والإلحاد: ص١٤٤.

المتشابهة هي التي تحتاج إلى مثل هذه القيود.

والأصل القرآني في مسائل الأسماء والصفات هي الآية المحكمة في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾، ومنها تُؤخذ كلّ هذه القيود.

والتفت علماء المسلمين إلى هذه الحقيقة بشكل واضح وجليّ، ومنهم الإمام عبد الحليم محمود، أحد علماء الأزهر الشريف، فقال في فتاواه: (والموقف الذي يقفه من أراد متابعة السلف الصالح... إنّما هو الإيمان بها مع التنزيه لله تعالى عن الجسميّة وتوابعها... هذا هو مذهب السلف في الصفات، وهو مذهب لا يثير جدلاً ولا خصومة، وليس من طبيعته ذلك، إنّه مذهب العبوديّة الصحيحة، وهو المذهب الذي يتمذهب به كلّ من عنده نزعة التديّن السليمة، وهو مذهب الإمام مالك، والإمام الشافعي، والإمام أمد بن حنبل، والسلف الصالح، ومن الطبيعي أن يكون مذهب الفرقة الناجية)(١).

ومنهم الآلوسي في (روح المعاني) حيث يقول: (وأنت تعلم أنّ طريقة كثير من الأعلام وأساطين الإسلام الإمساك عن التأويل مطلقاً مع نفي التشبيه والتجسيم، منهم الإمام أبو حنيفة والإمام مالك والإمام أحمد والإمام الشافعي ومحمد بن الحسن وسعد بن معاذ المروزي وعبد الله بن المبارك وأبو عائذ خالد بن سليان صاحب سفيان الثوري وإسحاق بن راهويه ومحمد بن إسهاعيل البخاري والترمذي وأبو داود السجستاني... وقال البيضاوي في الطوالع: والأولى اتباع السلف في الإيهان بهذه الأشياء، يعني المتشابهات...)(٢).

<sup>(</sup>١) فتاوي الإمام عبد الحليم محمود: ج١ ص٨٩-٩٠.

<sup>(</sup>٢) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: ج١٦ ص٢٢٩.

ومن الذين تبعوا ابن تيميّة في القول بأنّ الصفات الخبريّة من المحكمات العلاّمة العثيمين في (شرح العقيدة السفارينيّة) فقال: (أمّا ظاهرها فهو المعنى اللائق بالله حقيقة دون المجاز، فالمراد باليد حقيقة يد حقيقيّة، تأخذ وتتصرّف وتقبض وتبسط، وكذلك أيضاً المراد بالأصابع أصابع حقيقيّة، يأخذ الله بها ما أراد من خلقه... وهكذا بقيّة الصفات... فنحن نمرّها كها جاءت لفظاً ومعنى لأنّها ألفاظ جاءت لمعانٍ، فمن نفى المعنى فإنّه لم يُمرّه) (١).

وأيضاً في كتاب (الفتاوى الحموية) يقول ابن تيميّة مؤكّداً رأيه: (فهذا كتاب الله من أوّله إلى آخره، وسنّة رسوله على من أوّله إلى آخره، ثمّ عامّة كلام الصحابة والتابعين، ثمّ كلام سائر الأئمّة مملوءٌ بها هو إمّا نص وإمّا ظاهر في أنّ الله سبحانه فوق كلّ شيء، وعليّ - أو عالٍ - على كلّ شيء، وأنّه فوق العرش، وأنّه فوق السهاء)(٢).

ثمّ يشير إلى مجموعة من الآيات مثل ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ (فاطر: ١) و ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيْ ﴾ (آل عمران: ٥٥) و ﴿ وَأَمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ ﴾ (الملك: ١٦)، ويرى أنّ المراد من (في) معنى (على) يعني: على السهاء، وهكذا ينقل عشرات الآيات.

إذن فابن تيميّة لم يذكر لنا دليلاً واحداً على أنّ هذه الصفات من المحكمات، وبعد أن عرفنا معنى المحكم والمتشابه لابدّ أن نشير إلى الملاك والضابط الذي على أساسه نقول إنّ هذا محكم وهذا متشابه.

والضابط واضحٌ وجَليّ وإن كان يحتاج إلى بعض التأمّل:

فإذا كانت هناك صفة من الصفات قابلة الثبوت لله تعالى فهي صفة

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة السفارينيّة: ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص١٩٧.

محكمة، أمّا إذا كات الصفة غير قابلة لأن نشتها، أو أن نصف الله تعالى بها، فهي صفة متشابهة.

وعندما ننظر إلى الآيات القرآنيّة والنصوص النبويّة ونريد أن نعرف كون الصفات الواردة فيها، هل هي محكمة أو متشابهة أصبح واضحاً لدينا ما هو المقياس والميزان في ذلك.

فإن ثبت كونها صفة كمال فتكون من المحكمات، وذلك مثل صفة العلم، أمّا إذا وجدنا فيها نقصاً فتكون من المتشابهات، كما لو وجدناها تنسب الجهل إلى الله تعالى، وهكذا لو نسبت إليه الحدوث.

ولو أخذنا مثال الجسميّة، فإنّ ابن تيميّة وفقاً لمبناه الصريح فإنها صفة كهال لله تعالى، وإذا ما ورد في النصوص ما يثبت الجسميّة لله تعالى فهي من المحكمات لا من المتشابهات، وهكذا ما يلازم الجسميّة من قبيل المكان والحيّز والجهة ونحو ذلك، ولذلك يصل إلى تلك النتيجة التي مفادها أنّ الله سبحانه وتعالى له صورة الإنسانيّة كها سيأتي بيان ذلك في الكلام عن حديث «خلق الله آدم على صورة الرحمن».

فمن حقّنا إذن أن نسأل ابن تيميّة عن دليله في كون هذه الآيات من المحكمات لا من المتشابهات، والقرآن الكريم قسّم آياته إلى هذين القسمين، ولو كان الله تعالى قد كتب على صدر كلّ آية بأنّها محكمَة أو متشابهة لارتفع النزاع، ولكن ليس الأمر كذلك.

ينتقل ابن تيمية بعد ذلك إلى الروايات فيقول: (مثل قصّة معراج رسول الله إلى ربّه ونزول الملائكة من عند الله، وصعود الملائكة إليه، وقوله في الملائكة الذين يتعاقبون فيكم بالليل والنهار فيعرج الذين باتوا فيكم إلى ربّهم فيسألهم وهو أعلم بهم... والعرش فوق \_أي فوق الساوات \_والله فوق

عرشه وهو يعلم ما أنتم عليه... إنّ الله لمّا خلق الخلق كتب في كتاب موضوع عنده فوق العرش أنّ رحمتي سبقت غضبي، وقوله في الحديث الصحيح للجارية: أين الله؟ قالت: في السماء. قال: من أنا؟ قالت: رسول الله. قال: إعتقها فإنّها مؤمنة).

وهنا يأتي نفس الإيراد والسؤال بأنّه من قال إنّ هذه النصوص محكمة حتّى يُعمل بظاهرها؟

ثمّ يقول: (ثمّ ليس في كتاب الله ولا في سنّة الرسول، ولا عن أحد من سلف الأُمّة لا من الصحابة والتابعين، ولا عن أئمّة الدِّين حرف واحد يخالف ذلك، لا نصًا ولا ظاهراً، ولم يقل أحد منهم قط إنّ الله ليس في الساء)(۱).

فلكون هذه الآيات من المحكمات في رأيه، لابد من العمل بظاهرها، مدّعياً أنّ القرآن الكريم والنصوص النبويّة تؤيّد مدّعاه، ثمّ يضيف إلى ذلك إجماع الأئمّة والعلماء على أنّ الله في السماء.

ويرد هذا الإجماع ما ورد في كتاب (فتح الباري شرح صحيح البخاري) للإمام الحافظ ابن حجر العسقلاني حيث يقول:

(ولو قال من ينسب إلى التجسيم من اليهود (٢): «لا إله إلّا الله الذي في السهاء» لم يكن مؤمناً، إلّا إن كان عاميّاً لا يفقه معنى التجسيم، فيكتفى منه بذلك كما في قصّة الجارية التي سألها النبيّ...) (٣) وقد مرّت هذه الرواية سابقاً.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) وهذا دليلٌ على كون نظريّة التجسيم منشؤها اليهود.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري شرح صحيح البخاري: ج١٣ ص٤٣٩.

## موقف علماء السنتامن آيات الصفات الخبريت

لم يوافق علماء السنّة على رأي ابن تيميّة في الصفات الخبريّة، بل ذهبوا أو توافقوا مع رأي مدرسة الإماميّة في كونها من الآيات المتشابهة، وهذا الأمر أحد أهمّ الشواهد على الاختلاف بين مدرسة ابن تيميّة ومدرسة علماء السنّة.

#### ومن الشواهد على ذلك:

أوّلاً: ما ورد في كتاب (ابن تيميّة) للإمام محمّد أبو زهرة، حيث قال: (المتشابه والتأويل: إنّ الكلام في تأويل المتشابه له اتّصالٌ وثيق بالكلام في الخر، المصفات والوحدانيّة، فالكلام في أحدهما يلازمه الكلام في الآخر، والأساس في هذا الموضوع هو أنّ كلمة متشابه قد وردت في القرآن الكريم في مقابل آيات محكمات... وأنّ جمهور المفسّرين على أنّ الآيات المتشابهات في كتابه الكريم هي الآيات المتعلّقة بالصفات والأفعال المضافة إليه سبحانه وتعالى...)(١).

ثانياً: ما ورد في كتاب (المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم) للإمام القرطبي، وهو غير صاحب كتاب التفسير المشهور، حيث يقول: (وكذلك قال في حديث آخر: «وكلتا يديه يمين» نافياً لتوهم النقص والقصور في حقه تعالى، وكذلك كلّ ما أطلق على الله تعالى - أي الصفات الخبريّة - ممّا يدلّ على الجوارح والأعضاء، كالأعين، والأيدي، والجنب، والإصبع، وغير ذلك ممّا يلزمُ من ظاهره التجسيم الذي تدلُّ العقولُ بأوائلها على استحالته، فهي كلّها متأوّلة في حقّه؛ لاستحالة حملها على ظواهرها)(٢).

<sup>(</sup>١) ابن تيميّة حياته، عصره، آراؤه وفقهه: ص٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: ج٣ ص٣٧.

ثالثاً: أيضاً ما أورده الإمام القرطبي في (المفهم لما أشكل) حيث قال: (قال رسول الله: إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه... فاحذروهم). ثم يقول: رواه أحمد والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي وابن ماجه، ثم في الهامش يقول: (... يتبعونه و يجمعونه طلباً للتشكيك في القرآن، وإضلالاً للعوام، كما فعلته الزنادقة، والقرامطة الطاعنون في القرآن، أو طلباً لاعتقاد ظواهر المتشابه كما فعلته المجسّمة، الذين جمعوا ما وقع في الكتاب والسنة مم يوهم ظاهره الجسمية، حتى اعتقدوا أنّ الباري تعالى جسمٌ مجسمٌ مجسمٌ محورة دُلك من يتبع المتشابه، لا على تلك الجهتين، فإن كان ذلك على إبداء ذلك... فأمّا من يتبع المتشابه، لا على تلك الجهتين، فإن كان ذلك على إبداء تأويلاتها... فذلك مختلف في جوازه بناءً على الخلاف في جواز تأويلها، وقد عُرف أنّ مذهبَ السلف ترك التعرّض لتأويلاتها مع قطعهم باستحالة ظواهرها) (۱).

ونحن أيضاً نضم صوتنا إلى مثل هذه الأصوات لنقول: اتركوا التأويل، ولا تقولوا ثُحملُ هذه الآيات على ظواهرها، وهذا لا يعني رفضنا للتأويل، بل لنقول بأنّنا نتنزّل عن مبدأ التأويل ولا نقبل الحمل على الظواهر بل هذه من المتشابهات التي لابدّ من إرجاعها إلى المحكمات.

رابعاً: ما ورد في كتاب (الجامع لأحكام القرآن) للمفسّر الإمام القرطبي، يقول: (قال شيخنا أبو العبّاس وله متّبعو المتشابه لا يخلو أن يتّبعوه و يجمعوه طلباً للتشكيك أو طلباً لاعتقاد ظواهر المتشابه) (٢) وهو يشير إلى كلام أستاذه الذي ذكرناه في (المفهم) وينقل نفس العبارات، فلا نعيد.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٦ ص٦٩٧.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ج٥ ص٢٢.

خامساً: ما ورد في (شرح مختصر الروضة) لابن سعيد الطوفي، المتوفّ سنة ٢١٧هـ، قال: (وأمّا معنى المحكم فأجود ما قيل فيه: أنّ المحكم: المتضح المعنى كالنصوص والظواهر... والمتشابه مقابله، وهو: غير المتّضح المعنى، فتشتبه بعض محتملاته ببعض للاشتراك... أو لظهور تشبيه في صفات الله تعالى، كآيات الصفات وأخبارها، نحو ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ﴾، ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾، ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾، «يد الله ملأى لا تغيضها النفقة»، خلقتُ بِيَدَى ﴾، ﴿فيضع الجبّار قدمه»، ﴿فيظهر لهم في الصورة التي يعرفونها»، ﴿وخلق الله آدم على صورة الرحمن»، ونحو ذلك ممّا هو كثير في الكتاب والسنّة، لأنّ هذا اشتبه المراد منه على الناس، فلذلك قال قومٌ بظاهره، فجسّموا وشبّهوا، وفرّ قومٌ من التشبيه فتأوّلوا وحرّفوا، فعطّلوا، وتوسّط قومٌ فسلّموا وأمرُّوه كاحاء...)(١).

سادساً: ما ورد في (عمدة القاري شرح صحيح البخاري) للإمام العيني، المتوفّى ٥٥٨ هـ، قال: (يتنزّل في باب التفعّل، وهذا من باب المتشابهات، والأمر فيها قد عُلم، إمّا التفويض وإمّا التأويل بنزول ملك الرحمة، ومن القائلين... فعلى هذا الأساس وأمثاله، وليس في هذا الباب وأمثاله إلّا التسليم والتفويض إلى ما أراد الله من ذلك، فإنّ الأخذ بظاهره يؤدّى إلى التجسيم)(٢).

ونحن لا نريد اتهام ابن تيميّة بأنّه يتبنّى الأخذ بالظاهر، بل نحيل ذلك إلى الإمام أبي زهرة في كتابه (ابن تيميّة حياته وعصره...) الذي يقول: (وننتهي من هذا إلى أنّ ابن تيميّة يرى الألفاظ في اليد والنزول والقدَم

<sup>(</sup>١) شرح مختصر الروضة: ج٢ ص٤٣٥ـ٥٤.

<sup>(</sup>٢) عمدة القاري شرح صحيح البخاري: ج٧ ص ٢٩١.

والوجه والاستواء على ظاهرها... وهنا نقف وقفة: إنّ هذه الألفاظ وضعت في أصل معناها لهذه المعاني الحسيّة، ولا تطلق على وجه الحقيقة على سواها، وإذا أُطلقت على غيرها سواءٌ أكان معلوماً أم مجهولاً فإنّها قد استعملت في غير معناها)(١).

وهنا نوجه السؤال إلى ابن تيميّة: إنّ اليد هل تطلق على يد الله حقيقةً أم مجازاً؟ فإن قال: حقيقةً، فهذا هو التجسيم، وإن قال مجازاً، فإذن ليس على الظاهر، وهذا ما نريد إثباته من كلام ابن تيميّة، وهنا تكمن مشكلتنا المنهجيّة مع ابن تيميّة وأتباعه.

لأنه - ابن تيميّة - إمّا أن يقول بالمجاز والتأويل أو يلتزم بالتجسيم، ولا يوجد أمامه خيارٌ ثالث، إذ إنهّا لا تكون بحالٍ من الأحوال مستعملة في ظواهرها، بل تكون مؤوّلة إذا لم يحملها على الحقيقة.

وعلى ذلك يكون ابن تيميّة قد فرَّ من التأويل ليقع في تأويلٍ آخر، وفرَّ من التفسير المجازي ليقع في تفسيرٍ مجازي آخر.

ولذلك فإنّ الإمام أبو زهرة يستشكل على ابن تيميّة بأنّه يحمل الصفات الخبريّة لله تعالى على حقائقها ويقول: جسمٌ لا كالأجسام، ولكنّه \_ أي ابن تيميّة \_يعترض على أُولئك الذين يذكرون ملاذّ الجنّة ويصفونها على حقيقتها، يقول ليس المراد حقائق الجنّة، بل هي استعمالات مجازيّة، لذا يتابع ابن زهرة قائلاً:

(وفي الوقت الذي يغضب فيه الغضب السديد، ويستنكر ذلك الاستنكار الشديد في من يحمل هذه الألفاظ ويرجعها إلى محكماتها في الصفات الخبريّة ـ نراه يعتبر كلّ الأسماء الواردة في نعيم الجنّة مجازيّة).

<sup>(</sup>١) ابن تبميّة حياته آراؤه وعصره: ص٢٣٤\_٢٣٣.

وهذا غريبٌ منه أن يقول بعدم وجود مجاز في القرآن في موضع، وفي موضع آخر يقول بوجود المجاز في القرآن، هذا مضافاً إلى التناقضات الأخرى الموجودة في كلماته.

سابعاً: ما ورد في (تفسير القرآن) لشيخ الإسلام المظفّر السمعاني، أحد أئمّة الشافعيّة، السلفيّ المنهج، حيث قال في ذيل الآية (٣٠) من سورة (ق): (وهذا الخبر \_إشارة إلى الرواية: لا تزال جهنّم تقول هل من مزيد حتى يضع الجبّار فيها قدمه...\_يؤيّد القول الثاني، والخبر من المتشابه...)(١).

ثامناً: ما ورد في (مسند الإمام أحمد بن حنبل) بتعليق السيخ شعيب الأرنؤوط المعروف بكونه من أتباع منهج ابن تيميّة، ولكنّه لم يوافق على ما قاله في الصفات الخبريّة، فذهب إلى مخالفة ابن تيميّة، واعتقد: بأنّ الصفات الذاتيّة الخبريّة من المتشابهات: (قدمه وجاء رجله هو من المتشابه)(٢).

ولأجل ما قاله الأرنؤوط ومخالفته لمدرسة ابن تيميّة، كتبوا كتاباً للردّ عليه بعنوان (استدراك وتعقيب على الشيخ شعيب الأرنؤوط في تأويله بعض أحاديث الصفات) واعتبروه من المؤوّلة، وكتب فيه مؤلّفه خالد بن عبد الرحمن بن حمد الشايع، وبتعليق الشيخ عبد العزيز بن باز ما يستنكر فيه على الأرنؤوط ما اختاره في الصفات.

## علماء السنتابين التأويل وعدم الأخذ بالظاهر

نظراً لكون هذا البحث من المباحث التي تعتبر مفتاحاً من مفاتيح معرفة الصفات، والتمييز بين آراء علماء السنة من جهة وعلماء الوهّابية وابن تيميّـة

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن: ج٥ ص٥٤٠.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد: ج١٣ ص١٥٦، ذيل ح ٧٧١٨.

من جهة أخرى، كان لابد من التفصيل أكثر في بيان حقيقة وموقف علماء السنة من الصفات الخبرية، وقد تبين لنا من الفقرة السابقة عدم موافقة هؤلاء على ما ذهب إليه ابن تيمية، واعتبروا هذه الصفات من المتشابهات.

وهناك أيضاً مواقف أخرى لعلماء السنّة في مقابل ابن تيميّة حيث انقسم هؤلاء إلى فريقين:

الفريق الأوّل: هم الذين قالوا بإرجاع الصفات إلى المحكمات، وهذا مذهب جمهور المسلمين من المتكلّمين والفلاسفة والأشاعرة والمعتزلة \_وهذا ما أشرنا إليه فيها تقدّم \_.

الفريق الثاني: هم الذين قالوا بأنّ هذه الألفاظ أو الصفات لا يُراد بها ظاهرها، أو قالوا: لا نعلم ما هو المراد منها، ولذا ذهب بعضهم إلى التأويل. أمّا الأدلّة والشواهد على وجود من قال بهذا القول \_ أي الفريق الثاني \_ فنذكر بعض الموارد، ومنها:

المورد الأوّل: ما ورد في (المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم) للإمام القرطبي (ت ٢٥٦ هـ)، حيث قال: (وقوله: «إذا رأيتم الذين يتبعونه ما تشابه منه فأولئك الذين سيّاهم الله فاحذروهم» يعني: يتبعونه ويجمعونه طَلَباً للتشكيك في القرآن، وإضلالاً للعوامّ، كها فعلته الزنادقة، والقرامطة الطاعنون في القرآن، أو طلباً لاعتقاد ظواهر المتشابه كها فعلته المجسّمة؛ الذين جمعوا ما وقع في الكتاب والسنة ممّا يُوهِم ظاهِره الجسميّة، حتّى الذين جمعوا ما وقع في الكتاب والسنة ممّا يُوهِم ظاهِره الجسميّة، حتّى اعتقدوا أنّ الباري تعالى جسمٌ مُجسَّم، وصورةٌ مصوَّرة ذات وجه، وعين، ويد، وجنب، ورجل، وإصبع، تعالى الله عن ذلك، فحذَّر النبيّ عن عن مسلوك طريقهم....

فأمّا من يتبع المتشابه، لا على تلك الجهتين، فإن كان ذلك على إبداء

تأويلاتها، وإيضاح معانيها، فذلك مختلف في جوازه بناءً على الخلاف في جواز تأويلها، وقد عُرِف من السلف (۱) ترك التعرّض لتأويلاتها مع قطعهم باستحالة ظواهرها. ومذهب غيرهم: إبداء تأويلاتها، وحَمْلها على ما يصحّ حمْلُه في اللّسان من غير قَطع مُتعيِّن محمل منها...)(۲).

فكلام القرطبي صريح بأنّ مذهب السلف مخالف لما ادّعاه ابن تيميّة، وهو عدم الأخذ بظواهرها، أو اعتبارها من المتشابهات التي لابدّ من رجوعها إلى المُحكمات.

المورد الثاني: ما ورد في (عمدة القاري) للإمام العيني، والذي أوردنا كلامه سابقاً، وفيه: (وهذا من المتشابهات، والأمر فيها قد عُلِم، إمّا التفويض وإمّا التأويل بنزول ملك الرحمة... فعلى هذا الأساس وأمثاله، وليس في هذا الباب وأمثاله إلّا التسليم والتفويض إلى ما أراد الله من ذلك، فإنّ الأخذ بظاهره يؤدّي إلى التجسيم)(٣).

فهو يشير إلى موقفين: إمّا التفويض وإمّا التأويل، ولكن الجميع يجزم بأنّه لا يُراد منها ظاهرهما، وبعضهم قال لا نعلم، ونُرجع علمها إلى الله فتوقّفوا، وبعضهم ذهب إلى التأويل.

المورد الثالث: ما ورد في (شرح صحيح مسلم) للإمام النووي الذي ذكر الحديث النبوي «فيضع قدمه عليها...» ثمّ قال: (من مشاهير أحاديث الصفات، وقد سبق مرّات بيان اختلاف العلماء فيها، على مذهبين: أحدهما؛ وهو قول جمهور السلف وطائفة من المتكلّمين: أنّه لا يتكلّم في تأويلها...

<sup>(</sup>١) وهنا موضع الشاهد.

<sup>(</sup>٢) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: ج٦ ص٦٩٨.٦٩٨.

<sup>(</sup>٣) عمدة القاري شرح صحيح البخاري: ج٧ ص ٢٩١.

والثاني: قول جمهور المتكلِّمين أنَّها تتأوّل. فأوّلوا)(١).

المورد الرابع: ما ورد في (إكمال المُعلم) للقاضي عياض، قال: (قال الإمام: هذا الحديث من مشاهير الأحاديث التي وقعت موهمة للتشبيه ولما نقله الأثبات، واشتهر عند الرواة، كلّف العلماء قديماً وحديثاً الكلام عليه والنظر في تأويله، فمنهم من حمل القدم على السابق المتقدّم، ويقال للمتقدّم: قدم... وإذا أمكن حمل الحديث على هذه التأويلات الصحيحة الجائزة على الله سبحانه لم يصحّ حمله على ما يقوله المجسّمة، من إفادته إثبات الجارحة لله حتالى الله عن قولهم وقد قام الدليل القاطع العقلي على استحالة ذلك عليه جلّ وعلا)(٢).

المورد الخامس: ما ورد في (كشف المشكل من حديث الصحيحين) لابن الجوزي قال: (و في الحديث التاسع والتسعين: «لا تنزال جهنّم يُلقى فيها وتقول: هل من مزيد، حتى يضع ربُّ العزّة فيها قدَمهُ» كان مَن تقدّم مِن السَّلَف يسكتون عند سماع هذه الأشياء ولا يفسرونها، مع علمهم أنّ ذات الله تعالى لا تتبعّض، ولا يحويها مكان، ولا تُوصفُ بالتغيّر ولا بالانتقال. ومن صرفَ عن نفسه ما يوجب التشبيه وسكت عن تفسير ما يُنضاف إلى الله عزّ وجلّ من هذه الأشياء فقد سلك طريق السَّلَف الصالح وسَلِمَ...) عن وجلّ من هذه الأشياء فقد سلك طريق السَّلَف الصالح وسَلِمَ...)

(۱) شرح صحیح مسلم: ج۱۷ ص۱۸۰.

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح مسلم المسمّى إكمال المعلم بفوائد مسلم: ج٨ ص٣٧٩\_٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) مراده من الحديث هو ما نقله أبو هريرة عن رسول الله على أنّه قال: «تحاجّت الجنّة والنار، فقالت النار... فأمّا النار فلا تمتلئ حتى يضع الله \_ تبارك وتعالى \_ رِجْلَهُ، فتقول: قَطْ قَطْ، فهنالك تمتلئ...».

<sup>(</sup>٤) كشف المشكل من حديث الصحيحين: ج٣ ص٢٤٢.

فقوله: (كان من تقدّم من السلف يسكتون عند...) نحيله إلى ابن تيميّة الذي لم يكن من جملة الساكتين \_ كما هو حال السلف \_ بـل قـال إنّها محمولة على ظاهرها.

وخلاصة ما تقدّم: أنّ الشيخ ابن تيميّة لا يُمثِّل أهل السنّة، ولا السلف من الأمّة، بل هو اتّجاهٌ يُقابل سلف هذه الأمّة وأهل السنّة، فضلاً عن الشيعة الإماميّة.

وكلّ ما نسبه إلى السلف وجمهور الأئمّة في مسألة الصفات الخبريّة محض افتراء لا أساس له من الصحّة، فتأمّل.

#### الصفات الإلهية والتجسيم في مدرسة أهل البيت عليه

من المفارقات الخطيرة في مدرسة ابن تيميّة قولهم بأنّ كلّ الآيات القرآنيّة التي تحدّثت عن الصفات، والتي يعبّرون عنها بالصفات الخبريّة، هي آيات محكمات وليست متشابهة. وهذا يتنافى مع صريح القرآن في قوله تعالى: ﴿هُوَ الّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾ (آل عمران: ٧).

وفي الوقت الذي يقسم القرآن الكريم آياته بنحو كلي إلى آيات محكمة وآيات متشابهة، يصرّ ابن تيميّة وأتباعه على أنّ جميع الآيات التي تحدّثت عن اليد والوجه والمجيء... ونحو ذلك هي من المحكمات، كما يقول المدكتور الفوزان: (ونصوص الصفات من المحكم لا من المتشابه)(۱).

والسؤال المطروح على هؤلاء: من أين علمتم أنّ الآية التي تكلّمت عن يد الله هي آيةٌ محكمة؟ وهل هناك دليلٌ من القرآن أم من السنّة أم من العقل

<sup>(</sup>١) الإرشاد على صحيح الإعتقاد: ص١٤٤.

#### على ذلك؟

والجواب: إنّ هذه دعوى بلا دليل.

وهذا لا يعني أنّنا نقول بأنّها جميعها من المتشابهات، بل لابدّ من مراجعة القرآن لمعرفة ما يقوله عن صفات الحقّ سبحانه، وكلّ ذلك يبيّن لنا الأصول التي اعتمدها أهل البيت عليه لمواجهة ما قاله أصحاب نظريّة التجسيم في الصفات الإلهيّة.

وبالعودة إلى القرآن نقف عند قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾.

فهذه الآية بنظر على السلمين قاطبةً أنّها من أحكم المحكمات القرآنيّة، ولم يختلف في ذلك أحدٌ من علماء الاتّجاهات المتعدّدة.

فأمّا علماء اتّجاه التنزيه الذين لا يقبلون التجسيم والتشبيه فرأيهم واضح، وأمّا أصحاب اتّجاه التجسيم والتشبيه فقالوا: بلا تكييف ولا تحريم ولا تشبيه. فإذن هناك إجماع بين علماء المسلمين على أنّ هذه الآية محُكمة.

وأمّا لناحية معنى قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ فهو أنّ في هذا العالم لا يوجد عندنا تعدّد للخالق، وهو قوله تعالى: الواحد الأحد القهّار... وليس في دار التحقيق والوجود والشيئيّة إلّا الخالق والمخلوق، وهذا أصلٌ أساسى في فهم التوحيد الصفاتي والربوبي والعبادي.

فإذا كان في عالم التحقّق الوجودي لا يوجد إلّا الحقّ سبحانه وتعالى، ونحن نعلم أنّ الله هو الحقّ المبين، وكلّ ما في هذا العالم هي أفعال الحقّ سبحانه وتعالى وآياته، فقول القرآن الكريم بأنّه ليس كمثله شيء، يعني أنّ الله ليس مثل مخلوقاته، والمخلوقات ليست مثل الله، والضمير في مثله يعود إلى الحقّ تعالى.

وليس المقصود بالمثليّة هنا أنّه لا يوجد له مِثل فقط في الـذات، بـل أيـضاً في الصفات وفي الأفعال، والمعنى الأوسع والأشمل أنّه لـيس كمثـل صفاته صفات المخلوقين، أو صفات الخلق ليست كصفات المخلوقين، وليست ذاته كذات المخلوقين، وليس فعله كفعل المخلوقين.

ولتوضيح التمايز وعدم المثليّة بين الخالق والمخلوق نضرب المثال التالي:

نحن البشر عندما نريد القيام بأيّ عمل، فإنّنا نحتاج إلى الأدوات والآلات، وإلى الزمان والمكان والحيّز والجهة، ويشار إلينا بالإشارة الحسيّة.

وهذه الأمور قطعاً لا تنطبق على الله تعالى وعلى فعله، وإلاّ لو وجد شيء منها للزم المثليّة.

فعندما نقول بأنّ هذا الكتاب يُباين ويتهايز عن هذا الكتاب، فبهاذا يتهايز؟ إنّه يتهايز بحجمه ومكانه وجهته و....

وعندما نقول بتمايز الله تعالى عن مخلوقاته، لا نعني بهذا التمايز نفس المعنى الذي قلناه في مثال الكتاب، وإلا لكان تعالى مثل خلقه، وصار بالتالي مثله شيء.

وهذا ما اشتبه فيه أتباع مدرسة التجسيم حيث تصوّروا أنّ الله يتمايز عن خلقه كما يتمايز مخلوق عن مخلوق آخر، فوقعوا في شبهة أنّه تعالى له مكانٌ وجهة وعلوّ و....

فالطريق الصحيح لمعرفة الله تنزيهه سبحانه وتعالى عن كلّ مخلوقاته، فإذا كان في المخلوق مكان فالحقّ ليس له مكان، وإذا كان في المخلوق زمان فالحقّ منزّه عن الزمان، وهكذا في سائر الأمور كالوجه والرِّجل والصور و... فهذه كلّها موجودة في المخلوقات، ولذا لابدّ من تنزيه الخالق عنها.

وقد التفت كبار علماء التفسير من القدامي والمعاصرين إلى هذا الأصل

المهم، فأشاروا إليه، كالعلامة الشيخ محمد طاهر بن عاشور التونسي في كتابه (التحرير والتنوير)، حيث قال في ذيل الآية: ﴿لَـيْسَ كَمِثْلِـهِ شَيْءً﴾ في سورة الشورى:

(ويلزم من ذلك أنّ كلّ ما يثبت للمخلوقات في محسوس ذواتها فهو منتفّ عن ذات الله تعالى، وبذلك كانت هذه الآية أصلاً في تنزيه الله تعالى عن الجوارح والحواسّ والأعضاء عند أهل التأويل)(١).

فالجوارح الموجودة في المخلوقات لابد من تنزيه الباري عزّ وجلّ عنها، وقد ذكرنا سابقاً بأنّ مدرسة ابن تيميّة والمجسّمة لا تنفي أصل الجارحة، وإنّا تنفي كيفيّة الجارحة وتشبيه الجارحة، وفرق بين أصل الجارحة وكيفيّة الجارحة، فقول ابن تيميّة: «جسمٌ لا كالأجسام» مثلاً، معناه أنّه سبحانه مثله شيء.

ومن هذه المقدّمات ندخل إلى القاعدة التي أسس لها أئمّة أهل البيت في هذا المجال، ومن ذلك ما ورد عن الإمام عليّ بن موسى الرّضا عليّ عيث يقول: «لا ديانة إلّا بعد معرفة، ولا معرفة إلّا بإخلاص، ولا إخلاص مع التشبيه، فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه يمتنع في صانعه». ثمّ يأخذ الإمام عليّ ببيان بعض المصاديق: «لا تجري عليه الحركة والسكون - لأنّها من صفات المخلوقين - »(۱).

إذن الأصل الذي يسير عليه أئمّة أهل البيت عليه في معرفة الله، وفي صفات الله هو أنّه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ﴾.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عاشور التونسي: ج٥٦، ذيل الآية المباركة في سورة الشورى.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٤ ص٢٣٠، ح٣.

#### الصفات الخاصة والمشتركة بين الخالق والمخلوق

ومن هذا الأصل المتقدّم يتفرّع السؤال التالي: هل الحَدّ والجهة والحيّز والمكان و... هي من الصفات المشتركة بين الخالق والمخلوقات، أم من الصفات المختصّة؟

والجواب: الصفات على ثلاثة أقسام:

القسم الأوّل: صفات مختصّة بالله، ولا توجد عند غيره، مثل الغنى وكذلك الأزليّة والأبديّة.

القسم الثاني: صفات مشتركة بين الخالق والمخلوق، مثل العلم الذي يصدق على الله وعلى مخلوقاته، وكذلك الوجود، والحياة، والحيّ. ولكن بمقتضى قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ لا يمكن أن نتصوّر أنّ هذه الحياة مثل تلك الحياة، فالحياة عند المخلوقين حياة إمكانيّة حادثة فقيرة، وعند الله حياة قديمة أزليّة غنيّة قائمة بالذات.

القسم الثالث: صفات مختصة بالمخلوق، من قبيل صفة الحدوث، والحاجة، والعجز، والحاجة إلى الزمان والمكان والحيّز والجهة.

وبالنسبة إلى صفة الحكد ونحوها... يرى أصحاب الاتجاه التجسيمي بأنّها من الصفات المشتركة، فكما أنّ المخلوقات محدودة، فالله أيضاً محدود، فجعلوها كصفة العلم.

أمّا مدرسة أهل البيت عليه وكذلك أكثر علماء الإسلام، فاعتبروا أنّا الحدّ من صفات المخلوقين، وليس من الصفات المشتركة.

وبالعودة إلى القاعدة التي ارتكز إليها أئمّة أهل البيت عليه نشير إلى جملة من الروايات الدالة على مبانيهم:

• منها ما ورد في كتاب (التوحيد) للشيخ الصدوق المتوفّى سنة ٣٨١هـ،

وفيها: أنّ أمير المؤمنين استنهض الناس في حرب معاوية، فلمّا حشد الناس قام خطيباً فقال: «الحمد لله الواحد الأحد، الصمد المتفرّد، الذي لا من شيء كان، ولا من شيء خلق ما كان، قدرته بان بها من الأشياء وبانت الأشياء منه، فليست له صفة تنال، ولا حَدّ يضرب له الأمثال، كَلَّ دون صفاته تعبير اللّغات، وضلّ هنالك تصاريف الصفات، وحار في ملكوته عميقات مذاهب التفكير، وانقطع دون الرسوخ في علمه جوامع التفسير، وحالَ دون غيبه المكنون، حُجب من الغيوب، وتاهت في أدنى أدانيها طامحات العقول، في لطيفات الأمور، فتبارك الله الذي لا يبلغه بُعد الهمم، ولا يناله غوص الفطن، وتعالى الله الذي ليس له وقت معدود، ولا أجل ممدود، ولا نعت محدود، هو كما وصف نفسه، والواصفون لا يبلغون نعته، حَدّ الأشياء كلّها عند خلقه إيّاها إبانةً لها من شبهه وإبانةً له من شبهها) (۱).

• ومنها ما ورد في أمالي السيخ المفيد، عن الإمام الرضاع الشية قال في توحيد الله: «أوّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله جلّ اسمه توحيده، ونظام توحيده نفي التحديد عنه؛ لشهادة العقول أنّ كلّ محدود مخلوق، وشهادة كلّ مخلوق أنّ له خالقاً، الممتنع عن الحدث هو القديم في الأزل، فليس الله عبد من نعت ذاته، ولا إياه وحد من اكتنهه، ولا حقيقته أصاب من مثله، ولا به صدّق من نهّاه» (١).

• ومنها ما ذكره الشيخ محمّد عبده في شرحه لنهج البلاغة، فيما روي عن أمير المؤمنين عليه قال: «فالحدّ لخلقه مضروب، وإلى غيره منسوب»(٣).

<sup>(</sup>١) التوحيد: ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) الأمالي للمفيد: ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٦٣.

وهذا المعنى يُلمس بغزارة في نصوص الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عالماً في .

أيضاً من الشواهد الدالّة على هذا المعنى في نصوص أئمّة أهل البيت عليها إلى

1. قال الإمام أمير المؤمنين عليه متحدِّثاً عن الصفات الإلهيّة: «السميع لا بأداة، والبصير لا بتفريق آلة، والشاهد لا بمماسّة»(١).

٢. من قولٍ للإمام علي عليه في جواب سؤال ذعلب اليهاني: «صانع لا بجارحة... بصير لا يوصف بالحاسة» (٢).

٣. قوله علم في خطبة التوحيد، والتي قال عنها السريف الرضي أنها تجمع من أصول العلم ما لا تجمعه خطبة: «فاعل لا باضطراب آلة... ولا يوصف بشيء من الأجزاء، ولا بالجوارح والأعضاء... يُخبرُ بلا لسان ولهوات، ويسمع لا بخروق وأدوات، يقول ولا يلفظ»(٣).

٤. في الواقعة المعروفة التي انبرى فيها ذعلب يسأل الإمام عليّ بن أبي طالب عليّاً إذ يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك؟ كان ممّا ردَّ عليه الإمام عليّاً إذ لا معلوم، وسميعاً إذ لا معلوم، وسميعاً إذ لا مسموع»(٤).

٥. عن أبي بصير، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «لم يزل الله جلّ وعزّ ربّنا والعلم ذاته ولا معلوم، والسمع ذاته ولا مسموع، والبصر ذاته ولا مُبصر، والقدرة ذاته ولا مقدور»(٥).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، الخطبة رقم: ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، الخطبة رقم: ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج٦ ص٥٠٥، كتاب التوحيد، أبواب أسمائه تعالى وحقائقها وصفاتها.

<sup>(</sup>٥) التوحيد، الصدوق: ص١٣٩، ح٢، باب صفات الذات وصفات الأفعال.

٦. عن الإمام الصادق عليه قال: «هو سميع بصير، سميع بغير جارحة، وبصير بغير آلة» (١).

٧. في جواب الإمام الرِّضا عليه على سؤال فتح بن يزيد الجرجاني، الذي قال فيه: فرِّجت عني فرِّج الله عنك، غير أنّك قلت: السميع البصير، سميع بإذن وبصير بعين؟ فقال عليه المناه يسمع بما يبصر ويرى بما يسمع، بصير لا بعين مثل عين المخلوقين، وسميع لا بسمع مثل سمع السامعين»(٢).

تنفي هذه النصوص الجوارح والأعضاء والحواس والأدوات والآلات على اختلاف فيما بينها في التعبير، وإنّما يحتاج إلى ذلك المخلوق، والخالق \_ جلّ جلاله \_ مُنزّهٌ عن ذلك كلّه.

وللسمع والبصر عند الإنسان مدى محدود، فهناك حَدُّ للبصر وما بعده عمى، وهناك حَدِّ للسمع وما وراءه صمم، أمّا بالنسبة إلى الله سبحانه فلا تصحّ الحدود ولا معنى للمديات، بحيث يكون للسمع مدى ثمّ بعده اللا سمع، وللبصر حدّ وما بعده اللا بصر، ومبعث ذلك أنّ السمع والبصر الإلهيّين منزّهان عن الجارحة والأداة، غنيّان عنها، فها قوّة مطلقة غير متناهية لأنّها عين الذات أيضاً والذات غير متناهية.

عند هذه النقطة في تنزيه المولى \_ جلّ وعلا \_ عن الجارحة والآلة في السمع والبصر، التقت نصوص الفريقين من الشيعة والسنّة؛ طبعاً باستثناء مدرسة ابن تيميّة.

• منها ما ذكره أبو حامد الغزالي (ت: ٥ • ٥ هـ) الذي قال عن السمع أثناء شرحه لأسماء الله الحسني، ما نصّه: (السميع: هو الذي لا يعزب عن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٤٤١، ح١٠، باب صفات الذات وصفات الأفعال.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٤ ص٢٩٢.

إدراكه مسموع وإن خفي، فيسمع السرّ والنجوى، بل ما هو أدقّ من ذلك وأخفى، يسمع حمد الحامدين فيجازيهم، ودعاء الداعين فيستجيب لهم، ويسمع بغير أصمخة وآذان، كما يفعل بغير جارحة ويتكلّم بغير لسان، وسمعه منزّة عن أن يتطرّق إليه الحدثان. ومها نزّهت السميع عن تغير يعتريه عند حدوث المسموعات، وقدّسته عن أن يسمع بأذن أو بآلة وأداة، علمت أنّ السمع في حقّه عبارة عن صفة ينكشف بها كمال صفات المسموعات، ومَن لم يدقّق نظره فيه وقع بالضرورة في محض التشبيه، فخذ منه حذرك، ودقّق فيه نظرك)(۱).

كما أشار إلى المعنى ذاته صدر الدِّين الشيرازي في (الأسفار) حين قال في حديثه عن السمع والبصر: إنَّ هذا الإدراك (يحصل بغير آلة، وإن لم يحصل فينا؛ لقصورنا إلّا بآلة)(٢).

ففي النصّ دلالة حاسمة على أنّ الآلة ليست من اللوازم الذاتيّة للسمع والبصر مطلقاً، وإنّا هي كذلك لبعض مراتب الوجود فقط.

وبعد بيان أنحاء المفاهيم، يتضح الخلط الواضح الذي وقع فيه ابن تيميّة وأتباعه، ولاسيّما في المفاهيم المشتركة الصادقة على الحقّ سبحانه وتعالى وعلى المخلوقات، حيث إنّه لابدّ عند إطلاقها على الله تعالى من تجريدها من الخصوصيّات الموجودة عند المكنات، وإطلاقها عليه تعالى بخصوصيّات تنسجم مع وجوب الواجب، والوجود الغنيّ المطلق، والأزلي، والسرمدي، ونحو ذلك من العناوين.

<sup>(</sup>١) المقصد الأسنى في شرح معانى أسهاء الله الحسني: ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) الحكمة المتعالية: ج٦ ص٤٢٢، الموقف السادس في كونه تعالى سميعاً بصيراً.

## هل الحد من الأوصاف المشتركة أم المختصة؟

إذا كانت المفاهيم على أنحاء ثلاثة، فهنا يأتي السؤال عن مفهوم الحدّ، هل هو من المفاهيم المشتركة بين الخالق والمخلوقات، أم هو من المفاهيم والأوصاف المختصّة بالمخلوقات؟

من البديهيّات، بل من المسلّمات اليقينيّة أنّ صفة الحدّ والمحدوديّة ومفهوم الحدّ ليس من الصفات المختصّة بالله سبحانه وتعالى، لأنّ هذه الصفة موجودة في جميع المخلوقات، وهي محدودة بالوجدان، فهي إذن ليست مختصّة، فيدور أمرها بين كونها من الأوصاف المشتركة بين الله تعالى وبين خلقه في في المخلوقات محدودة، كذلك الخالق عزّ وجلّ وبين أن تكون من الصفات المختصّة بالمخلوقين.

ترتكز مدرسة ابن تيميّة على الاعتقاد بأنّ مفهوم الحَدّ من المفاهيم والصفات المشتركة، كصفة الوجود، والحياة، والعلم وغير ذلك.

أمّا الاتّجاه العام لعلماء المسلمين المُنكرين للقول بإثبات الحَدّ لله تعالى، فيرى بأنّه من المفاهيم المختصّة بالمخلوقين، وهكذا هي نظريّة مدرسة أهل البيت عليه التي ترى أنّه من المستحيل عقالاً بأن تكون هذه الصفة من المستركة بين الخالق والمخلوقين.

ومن هنا أنكر أتباع ابن تيميّة حتّى على علماء السنّة هذا الرأي، ففي (صحيح ابن حبّان) وفي مقدّمة التحقيق لشعيب الأرنووط قال: (وخاض أي ابن حبّان في أمر كان البُعْدُ عن خوض لجُجِهِ أسلَم لدينه ونفسه، فقد أنكر الحدّ لله، وصرّح بذلك في مقدّمة كتابه «الثقات»، فثارت ثائرة الذين أثبتوا لله الحدّ، واستشاطوا غضباً، ولم تسترح نفوسهم إلّا حين رأوه مطروداً وحيداً يغادر بلدته سجستان، ويفتخر بطرده يحيى بن عبّار ذاك الواعظ في

سجستان حين سأله أبو إسماعيل الهروي: هل رأيت ابن حبّان؟ فيُجيبه منتفخاً مُتعظّاً رافعاً رأسه: وكيف لم أرَهُ، نحن أخرجناه من سجستان، ويعلّل ابن عبّار سبب طرده، وأنّه تقرّب بذلك إلى الله، وانتصر بزعمه للدّين ... وفوق اتبّامه بالبدعة والزندقة، ذكره بعضهم في الكذّابين ... فلا يسمع منه ما شذّ فيه، وليس من شأن ما هو شاذ أن يثبت أمام الحقائق الساطعة أي بقي ابن حبّان علماً فهي التي تمكث في الأرض ويذهب الزَّبد جفاءً، فقد ظلّ ابن حبّان متألّقاً في حياته، بل وبعد وفاته، حتّى أنّ الناس كانوا يزورون قبره رغم أنف الحاسدين)(۱).

ونحن هنا وحتى لا يتهمنا أحد، نشير إلى أنّ الغرض من هذه الأبحاث ليس موجّها باتجاه المطالبة من أهل السنة أن يتحوّلوا إلى التشيّع، لأنّنا نعتقد بأنّ من بحث وحقّق بمقدار من الجُهد ووصل إلى أمر معيّن في الاعتقاد أو الفقه، فيجوز له الاعتقاد به والتعبّد به كذلك، وسوف يكون معذوراً أمام الله سبحانه وتعالى، بل سيكون ناجياً يوم القيامة، ومُثاباً على علمه.

نعم، أولئك الذين خالفوا الحقّ والمنطق والبرهان ﴿ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الهُدَى ﴾ (سورة محمّد: الآية ٣٢)، فهؤلاء سيؤاخذون ويحاسبون يوم القيامة.

ومرادنا من الرسول في الآية المباركة هو النبيّ الخاتم سَالِيَكُ ، وإلّا إذا حملنا الرسول على البيّنة والحجّة وعلى كلّ زمان، فيكون معنى الآية: ما كنّا معذّبين حتّى نبعث بياناً وحجّة.

ويرى ابن حجر أنّ الحقّ مع ابن حبّان في إنكاره للحَدّ، ويقول: (قال الحاكم: وأبو حاتم... وكان يُحْسَد لفضله... إن أراد القصّة الأولى التي صدّر

<sup>(</sup>١) صحيح ابن حبّان بترتيب ابن بلبان: ج١، ص٢٦-٢٦ (مقدّمة التحقيق).

بها كلامه، فليست هذه بهفوة، والحقّ أنّ الحقّ مع ابن حبّان)<sup>(۱)</sup>.

وفي مدرسة أتباع أهل البيت عليه ينقل أحد كبار أعلام هذه المدرسة الشيخ المفيد في كتابه (الأمالي) رواية عن الإمام الرضاع الشه حول توحيد الله سبحانه: «أوّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله جلّ اسمه ونظام توحيده نفي التحديد عنه، لشهادة العقول أنّ كلّ محدودٍ مخلوق»(٢). فالمسألة لديه من المسائل العقليّة، فضلاً عمّا جاء به النقل.

# حاكمية العقل بكون مفهوم الحد من المفاهيم المختصة بالمخلوقين

من الأصول المنهجيّة والعلميّة في مباحث التوحيد: أنّ مسائل المعارف الدينيّة مصدرها الكثير من الآيات القرآنيّة والروايات الشريفة التي يستطيع العقل أن يدرك فيها النفي والإثبات، فيقول العقل بأنّها صحيحة أو غير صحيحة.

والله سبحانه وتعالى زوّد العقل بقدرات وإمكانيّات واسعة فأصبح المصدر الأساس لإثبات وجود الله سبحانه وتعالى، مع كون القرآن لم يتعرّض لذلك، ومن لا يعتقد بوجود الله تعالى لا يمكن له الاعتقاد بوجود رسول من عنده ولا بكتاب مرسل من قبله.

إذن أصل إثبات وجود الله تعالى أمرٌ عقليّ.

وهنا يُطرح السؤال التالي: إذا كان للعقل رأيٌ في مسألة معينة، ويستطيع أن يثبت فيها شيئاً أو أن ينفي فيها شيئاً، فهل نحتاج هنا إلى النقل؟ وحتى لو جاء النقل على خلافه، فهل يعتمد عليه أم لا؟

<sup>(</sup>١) لسان الميزان: ج٧، ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) أمالي المفيد: ص٢٥٣، ح٤.

والجواب يحتاج إلى مقدّمة، حاصلها:

في علم الرياضيّات إذا سألنا العقل عن حاصل ضرب (٢ × ٢) فسيقول (٤)، فلو قيل لنا مثلاً (٥)، فهنا نرفع اليد قطعاً عن هذه النتيجة، لأنّ إيهاننا بأنّ النتيجة هي أربعة من الأمور القطعيّة التي حكمَ بها العقل.

والحال نفسه في الروايات، فلو جاءتنا رواية وكانت صحيحة السند ولكنها خالفت أمراً قطعيّاً، فإنّنا نرفع اليد عن الرواية لأنّها أمر ظنيّ خالفت أمراً قطعيّاً، وهذا من قبيل إدراك العقل لعدم اجتماع الوجود والعدم، لأنّه اجتماعٌ للنقيضين، فمن المحال أن يكون الشيء في آنٍ واحد موجوداً وغير موجود، فلو جاءنا من يقول: جاءنا حديث باجتماع النقيضين، فلا يمكن القبول به.

ولذا نحن أيضاً في ما تقدّم ذكرنا في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي مَنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَة الدَّاعِي إِذَا دَعَانِ ﴿ (البقرة: ١٨٦) بأنّه إذا كان الله جسما، فمع كونه قريباً من (أ) لا يستطيع أن يكون قريباً من (ب)، فإذن هو موجودٌ غير جسماني، وإلا فلو دعاه شخصٌ في شمال الأرض، وآخر في جنوبها، لا يمكن له حينئذ أن يكون قريباً من هذا وهذا، في آنٍ واحد، وهذا يكشف عن أنّ وجود الله سبحانه وتعالى ليس وجوداً جسمانياً.

وكلّ مسألة عقليّة حكمَ فيها العقل بحكم، لا يمكن للنقل أن يعارضه فيها، وكذلك إذا نفى العقل القطعي ـ لا الظنّي \_ مسألة لا يمكن للنقل أن يحكم بخلافها، وهذا هو رأي المحقّقين، حتّى أولئك الذين عارضوا الفلاسفة وأشكلوا عليهم، وأبطلوا نظريّاتهم.

ومن هؤ لاء ابن تيميّة نفسه الـذي يـصرّح في بعـض المواضع بأنّـه عنـد تصادم النقل مع العقل يسقط النقل، ويعتبر بأنّ الديانة المسيحيّة أو النصاري

الذين قالوا بأنّ الله ثالث ثلاثة إن قالوا بذلك معتمدين على النقل، فقولهم باطل لمعارضته للعقل، ففي كتابه (الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح) يقول: (ولا يميّزون \_ أي النصارى \_ بين ما يحيله العقل ويبطله، ويعلم أنّه ممتنع كالتثليث، وبين ما يعجز عنه العقل فلا يعرفه، ولا يحكم فيه بنفي ولا إثبات، وأنّ الرُّسل أخبرت بالنوع الثاني، ولا يجوز أن تخبر بالنوع الأوّل، فلم يفرّقوا \_ أي النصارى \_ بين محالات العقول ومحارات العقول، وقد ضاهوا في ذلك من قبلهم من المشركين الذين جعلوا لله ولداً شريكاً)(١).

وصريح كلامه أنّ المسألة إذا كانت من المسائل العقليّة، فحكم العقل بالنفي والإثبات هو الحاكم، أمّا إذا كانت من المسائل التي لا يدركها العقل، من قبيل صلاة الصبح وأدائها ركعتين، فالعقل هنا لا يحكم بالنفي والإثبات، وليس له دورٌ هنا، وفي مسألة أنّ الله ثالث ثلاثة يستطيع العقل أن يحكم فيها، ولا دور هنا للنقل.

ويقول ابن تيميّة أيضاً في كتابه (درء تعارض العقل والنقل): (إمّا أن يريد ما أحدهما قطعي، فالقطعي هو المقدّم مطلقاً على الظنّي) (٢) عقليّاً كان أو غير عقلي.

وهنا لابد من توضيح قاعدة نستند إليها في مباحثنا؛ دفعاً لبعض التساؤلات حول ذكرنا للروايات من دون السند، وعدم بيان صحة السند وضعفه، وهي: أنّه إذا كانت القضيّة عقليّة فلا نحتاج إلى دليل عقلي، وإذا ذكرنا إلى جانب الدليل العقلي رواية فليس ذلك إلّا من قبيل المؤيّد أو الشاهد، لأنّه لا حاجة لنا للنقل في الدليل العقلي.

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح: ج٣ ص١٨٥.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل: ج١ ص١٣١.

بعد هذه المقدّمة نأي إلى الجواب عن الدليل على أنّ المحدوديّة من الصفات المختصّة بالمخلوق، وليست من الصفات المشتركة بين الخالق والمخلوق، فنقول: إنّ مرادنا من القضيّة العقليّة هو القضيّة الوجدانيّة، فقولنا بأنّ كلّ موجود محدود، يعني أنّه موجود معدود وقابل للعدّ والحساب، وله حدّ، وإذا ما وضعنا موجوداً إلى جانب موجود آخر أصبح لدينا محدودان، وهكذا إذا أضفنا إليها ثالثاً صاروا ثلاثة وهكذا إلى الأربعة والخمسة، وهذا هو العدّ الذي يعني انتهاء وجود الشيء، ومحدوديّة الشيء تكون بجعله قابلاً للعَدّ، سواء كان موجوداً أو أنّه سيوجد.

والروايات عندنا أثبتت هذه القاعدة العقليّة، ونذكر بعضها على سبيل الشاهد والمؤيّد على أنّ المحدوديّة تلازم المعدوديّة، ومنها:

1. ما ورد في (أصول الكافي) عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال: «والمفترق الصانع من المصنوع، والحادة من المحدود، والربّ من المربوب، الواحد بلا تأويل عدد.. فمن وصف الله فقد حدّه، ومَن حدّه فقد عدّه، ومَن عدّه فقد أبطل أذله...»(١).

٢. وما ورد عنه عليه الله (فالحد لخلقه مضروب، وإلى غيره منسوب) (٢).

٣. ما ورد أيضاً في كتاب (التوحيد) عن أمير المؤمنين عليه وفيها: أنّ الله واحد؟ أعرابياً قام يوم الجَمَل وسأل الإمام أمير المؤمنين عليه: أتقول أنّ الله واحد؟ فما كان من الناس إلّا أن حملوا عليه، متذرّعين بأنّ الساحة ساحة معركة وحرب، وقالوا: يا أعرابي، أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسم النفس؟ فقال أمير المؤمنين عليه في نريده من يريده الأعرابي هو الذي نريده من

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ ص٢٠٥، ح٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٦٣.

القوم؟ يا أعرابيّ، إنّ القول في أنّ الله واحد على أربعة أقسام؛ فوجهان منها لا يجوزان على الله عزّ وجلّ، ووجهان يثبتان فيه. فأمّا اللّذان لا يجوزان عليه فقول القائل (واحد) يقصد به باب الأعداد، فهذا ما لا يجوز، لأنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد، أما ترى أنّه كفر من قال إنّه ثالث ثلاثة؟ وقول القائل (هو واحدً من الناس) يريد به النوع من الجنس، فهذا لا يجوز عليه لأنّه تشبيه، وجلّ ربّنا عن ذلك وتعالى. وأمّا الوجهان اللّذان يثبتان فيه، فقول القائل: (هو واحدً ليس له في الأشياء شَبَه)، كذلك الله ربّنا، وقول القائل: (إنّه أحديّ المعنى)، يعني به أنّه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم، كذلك ربّنا عزّ وجلّ» (۱).

٤. ومن الشواهد الأخرى ما ورد في نهج البلاغة من قوله عليه: «ومن أشار إليه فقد حدّه، ومَن حدّه فقد عدّه».

٥. ومنها قوله عالمي الله المالية: «ومن وصفه فقد حدّه، ومَن حدّه فقد عدّه» (٣).

وهذا الكلام يجري على الزمان أيضاً، فالله سبحانه خلق الزمان، فلا زمان له، لأنّه قبل أن يخلق الزمان لم يكن زمان فيتّصف به الله، لهذا قال عليه الله عند خلقه لها إبانةً له من شَبهها».

فالعقل يحكم بالتلازم بين المحدوديّة والمعدوديّة، والروايات تؤيّد ذلك، أمّا المحذور في أن يكون الباري معدوداً، أو أن تكون وحدانيّته تعالى وحدة أعداد، فهو أنّ خصائص الوحدة العدديّة لا يمكن لمدرسة التوحيد، مدرسة أهل البيت عليه أن توافق وتقبل بانطباقها على الباري عزّ وجلّ، لأنّ الآثار

<sup>(</sup>١) التوحيد للصدوق: ص٨٣ و ٨٤ ، وبحار الأنوار: ج٣ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة، الخطبة رقم: ١٥١.

هل الصفات الخبرية محكمة أم متشابهة؟

المترتبة على القول بأنّ وحدة الخالق عزّ وجلّ وحدة عدديّة ينتج عنها الـشرك بدلاً من التوحيد.

ولأنّ الاعتقاد بوحدانيّة الله عزّ وجلّ بالوحدة الحقّة الحقيقيّة من المباحث الأساسيّة والمهمّة في التوحيد، كان لابدّ من الإطلالة عليها وتمييز الوحدة الحقيقيّة عن الوحدة العدديّة، وهذا ما سنبحثه في الفقرة القادمة.

### التلازمين المحدودية والمعدودية

من نتائج البحث المتقدّم: الوصول إلى واحدة من أهم الحقائق في عالم التوحيد والمعرفة، وهي التلازم بين المحدوديّة والمعدوديّة.

قد يقول قائل: ما هو المحذور من القول بالمعدوديّة، أو بعبارة أخرى: ما هو المحذور من القول بأنّ الله سبحانه وتعالى واحدٌ بالعدد.

وقد أشرنا أيضاً إلى أنّ مدرسة التوحيد الحقيقي المتمثّلة بأهل البيت عليه لا يمكن لها أن توافق على مثل هذه الوحدة، ولكي تتّضح الأسباب الكامنة وراء عدم القبول بمثل هذا القول نحتاج إلى بيان عدّة أمور وصولاً إلى النتيجة المتوخّاة:

# الأمر الأوّل: في معنى الوحدة

إنّ الأصل الذي تقوم عليه معارف التوحيد، والمنطلق لذلك كلّه هو تحديد المراد من الوحدة، لأنّه هو الأساس في فهم جميع معارف الدين؛ قال تعالى: ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِلَهُ وَاحِدُ ﴾ (المائدة: ٧٧)، ﴿وَهُو الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ (الرعد: ١٦)، ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ الله الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (ص: ٦٥).

فَى لَمْ يَتُمَّ فَهُمْ مَسَأَلَةُ الوَاحِدُ لَا تَتِيسَّرُ عَمَلِيَّةً فَهُمْ بَقِيَّةً مَعَارِفُ التوحيد. وحينها ننتقل إلى معنى الوحدة في قولنا: «إنَّ الله واحد» نجد أنَّ البحث

الفلسفي تناول الوحدة والكثرة بأقسام متعدّدة، فالواحد قد يكون واحداً حقيقيّاً وقد لا يكون، والواحد الحقيقي قد تكون وحدته حقّة وقد لا تكون.

وعند الرجوع إلى القرآن ثَمَّ آيات كثيرة تنسب الوحدة إلى الله وتصفه بها: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ ﴾ (البقرة: ١٦٣).

فها طبيعة هذه الوحدة؟ أهي وحدة حقيقيّة، أم وحدة غير حقيقيّة؟ وإذا كانت حقيقيّة فهل هي وحدة حقيقيّة حقّة؟

هذه أسئلة تدخل الإجابة عنها في إطار معرفة التوحيد، والوحدة التي يقول بها ابن تيميّة وأتباعه وتمييز ما يقولونه في هذا المجال عن الوحدة التي قالت بها مدرسة أهل البيت عليه.

قسّم العرفاء الوحدة إلى وحدة عدديّة ووحدة غير عدديّة. وبعبارة أدقّ: إلى وحدة عدديّة ووحدة حقيقيّة. فهي «حقّة» باعتبار أنّ للحقيقة أقساماً، وليس المراد أن يوصف الله بأيّ واحدة من تلك الأقسام، بل المراد أن يوصف بالوحدة الحقيقيّة التي هي عين الذات لا صفة زائدة عليها، فالصفة في حال وصف الله بالوحدة ليست شيئاً زائداً على الموصوف بل هي عين الموصوف.

## الأمر الثاني: الفرق بين الوحدة العدديّة والوحدة الحقّة الحقيقيّة

يمكن توضيح الفارق بين الوحدة العدديّة والوحدة الحقّة الحقيقيّة من خلال ما يلي: الوحدة العدديّة هي التي إذا انضمّ إليها شيء آخر صارت اثنين، وإذا انضمّ إلى الاثنين شيء صار ثلاثة... وهكذا.

ومن أهم خصائص الوحدة العدديّة المحدوديّة والانتهاء، فما لم ينته الأوّل لا تصل النوبة إلى الثاني، فلا يقال للكتاب ثانٍ إلّا عندما ينتهى الأوّل،

أمّا لو كان هناك كتاب لا نهاية له فلا يكون ثمَّ مجال لكتاب ثانٍ، فمتى انتهى الأوّل ليكون هناك ثان؟

لذلك جاء في كلام الإمام علي علاً على على على الحدة والعد، والتلازم بين الحدودية والعددية، فإذا ما حُدَّ الشيء فسيتعدد، أي يقبل الثاني والثالث: «ومن أشار إليه فقد حدَّه، ومَن حدَّه فقد عدَّه».

على الأساس نفسه رفض الإمام منطق الوحدة العدديّة؛ إذ لا يجوز أن يوصَف الله بالوحدة العدديّة، وذلك حيث يقول عليّه في جواب من سأله يوم الجمل: أتقول إنّ الله واحد؟: «فقول القائل واحد يقصد به باب الأعداد، فهذا ما لا يجوز، لأنّ ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد».

وفي ضوء المنطق ذاته كفّر القرآن من يذهب إلى أنّ الله ثالث ثلاثة، كما استدلّ الإمام أمير المؤمنين للرجل بقوله: «أما ترى أنّه كفر من قال: إنّه ثالث ثلاثة» (۱) في إشارة إلى نظريّة النصارى كما حكاها القرآن الكريم، في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِله وَاحِدُ الله ثَالِثَ ثَلاَثَةً وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ إِله وَاحِدُ الله ثَالِئة ثَالِق ل ويكفّوا عنه: ﴿وَلاَ تَقُولُوا الله ثَلاَثَةٌ انتَهُوا عنه: ﴿وَلاَ تَقُولُوا عَنه الله ثَلاَثَةٌ انتَهُوا خَيْرا لَكُمْ ﴿ (النساء: ١٧١).

فالمراد من الوحدة الحقة الحقيقية سنخ واحد لا نهاية له، لا يقبل الثاني. فثم فرقٌ كبير بين أن يقبل وجود الله وجود الثاني، ولكن لا يوجد ثان، وبين أن لا يقبل وجوده وجود الثاني أساساً.

يمكن أن نقرّب الصورة أكثر من خلال مثال من الألوان:

فلو صار الشيء أبيض، لا يمكن أن يكون أسود في الوقت ذاته بحيث أنّ يجتمع البياض والسواد على شيء واحد. وعدم الإمكان هذا لا يقتصر

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣ ص٢٠٦\_٢٠٧.

على اللحظة هذه بل يسمل الماضي ويسري إلى المستقبل، فمن المُحال أن يكون الشيء أبيض وأسود في آنٍ واحد لا فيها سبق ولا حاضراً ولا فيها سيأتي، وهذا ما يُطلق عليه في اللغة العلميّة باستحالة اجتهاع الضدّين، كذلك حال الوجود والعدّم، فالشيء - كزيد مثلاً - لا يمكن أن يكون موجوداً ومعدوماً في الوقت نفسه، لا حاضراً ولا في الماضي، كها يستحيل أن يتحقّق هذا الأمر مستقبلاً.

وفي وحدانية الله سبحانه هل المراد أنّه لا يوجد له ثانٍ فعلاً؟ أم استحالة أن يكون له ثانٍ أصلاً. الاعتقاد الصحيح أن نؤمن \_بصفتنا موحّدين \_ باستحالة أن يكون لله ثانٍ. وهذا لا يتحقّق إلّا برفض أن تكون وحدته وحدة عدديّة، وإلاّ فلو كانت وحدته سبحانه عدديّة فإنّ من خواصّ هذه الوحدة التكرّر والإضافة. ومن ثمّ يمكن أن يقع التعدّد، فلا محذور من حيث الإمكان، وذلك بعكس الوحدة الحقيقيّة التي لا تقبل الإضافة والتكرّر، لأنّ الواحد فيها سنخ واحد لا نهاية له، لئلاّ يقبل الثاني، ويكون له ثان.

# الأمر الثالث: النتائج المترتبة على الوحدة العددية

النتيجة الأولى: المقهوريّة والفقدان للواحد بالعدد

فلو كانت وحدته سبحانه وحدة عدديّة لكانت مقهورة غير قاهرة، وهذا خلاف ما نطق به القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿وَهُو الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ (الرعد: ١٦)، ﴿وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ الله الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ (ص: ٦٥) وغيرها من الآبات.

وبيان الملازمة: أنّ مثل هذا الواحد (العددي) لو فرض بإزائه فرد آخر كانا إثنين، وصار مقهوراً بالحدّ الذي يَحُدُّه به الفرد الآخر، فمحدوديّة

الوجود هي التي تقهر الواحد العددي على أن يكون واحداً، وبانسلاب هذه الوحدة تتألّف كثرة عدديّة.

ولو صار الله سبحانه واحداً عدديّاً، أي موجوداً محدوداً منعزل الذات عن الإحاطة بغيره من الموجودات، لجاز للعقل أن يفترض له ثانياً بصرف النظر عمّا إذا كان هذا الثاني جائز التحقّق في الخارج أم لا، ومن ثمّ صحّ عند العقل أن يتّصف بالكثرة بالنظر إلى نفسه وإن فُرض امتناعه في الواقع.

بيدَ أنّه سبحانه واحدٌ بحيث إنّه لا يُحدّ بحدٍ فيمكن فرض ثان له، وهذا هو معنى الآيات التي تنعته بالقهّارية بعد وصفه بالوحدة، إذ هي تدلّ على أنّ وحدته هي من النوع الذي لا يدّع مجالاً في أن يُفرض له ثانٍ مماثل بوجهٍ، فضلاً عن أن يظهر مثل هذا الثاني في الوجود ويكون له تحقّقٌ في الخارج.

يقول السيّد الطباطبائي في الاتّجاه الذي ينفي الوحدة العدديّة ويُثبت الوحدة القهّارة: «والقرآن ينفي في عالي تعاليمه الوحدة العدديّة عن الإله جلّ ذكره، فإنّ هذه الوحدة لا تتمّ إلّا بتمييز هذا الواحد من ذلك الواحد بالمعدوديّة التي تقهره، والمقدريّة التي تغلبه، مثال ذلك: ماء الحوض إذا فرّقناه في آنية كثيرة، كان ماء كلّ إناء ماءً واحداً غير الماء الواحد الذي في الإناء الآخر، وإنّم صار ماءً واحداً يتميّز عمّا في الآخر لكون ما في الآخر مسلوباً عنه غير مجتمع معه»(١).

فإذا ثبت أنّ الله سبحانه قاهر غير مقهور، وغالب لا يغلبه شيء مطلقاً، فلا تُتصوَّر في حقّه وحدة عدديّة ولا كثرة عدديّة. إذ يلازم الوحدة العدديّة المحدوديّة والمقهوريّة والفقدان، أمّا الوحدة الحقّة الحقيقيّة فيلازمها عدم المحدوديّة وعدم التناهي. وهذه من أهمّ صفات الله الثبوتيّة، التي تعني أن

<sup>(</sup>١) الميزان في تفسير القرآن: ج٦ ص٨٨.

٣٣ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

ليس لله حَدّ ولا نهاية.

وإذا ثبت عدم محدوديّته وعدم تناهيه تعالى، فهذا معناه أنّه: ما من كهال مفروض إلّا والواجب سبحانه واجدٌ له.

## النتيجة الثانية: أنّه ليس بأزليّ ولا أبديّ

إنّ القول بوحدته سبحانه العدديّة يعني أنّ له ابتداءً وانتهاءً، بحيث يبدأ من نقطة معيّنة وينتهى عند نقطة بعينها أيضاً.

إنّ بين أيدينا مفهومين في هذا المجال هما مفهوم «الأزلي» و «السرمدي». الأوّل يشير إلى طرف الابتداء، فيها يشير الثاني إلى طرف الانتهاء.

على ذلك إذا افترضنا أنّ للموجود بداية ونهاية، فهو ليس أزليّاً ولا سرمديّاً، لأنّه له من طرف البداية نقطة ابتداء لم يكن قبلها موجوداً، وله من طرف النهاية نقطة انتهاء لم يعد بعدها موجوداً.

بعبارة أخرى: إنّ هذا الموجود مسبوق في المقدَّم بحالة كان فيها معدوماً، ومن المؤخّر يلحق بحالة العدم، فالعدم يسبق وجوده ويليه. وهذه حالة عرفيّة من السهل ملاحظتها في الإنسان، فزيد مثلاً ولد في يوم معيّن لم يكن قبله موجوداً، وينتهي عمره في يوم محدّد لا يعود بعده موجوداً، وبذلك فوجوده يحدّ في هذه الدُّنيا بين الأجلين: الميلاد والوفاة. وهكذا شأن بقيّة الموجودات الحادثة التي تفتقر إلى الأزليّة قِدماً وإلى الأبديّة مستقبلاً.

لكن ليس الأمر كذلك بالنسبة إلى الله سبحانه. فمهما توغّلنا من حيث الابتداء لا نصل إلى نقطة كانت ولم يكن الله فيها، كما لا نعثر من حيث الانتهاء على نقطة تكون ولا يكون الله فيها. والحديث عن الابتداء والانتهاء إنّما يكتسب معناه من خلال حركتنا وعلاقتنا بالزمان والمكان، حيث ننطلق من نقطة أو لحظة لنرجع إلى نقطة ولحظة وهكذا.

فإذا ثبت عدم محدوديّة الحقّ سبحانه، وفقاً لمبدأ الوحدة الحقّة الحقيقيّة لا الوحدة العدديّة، فستثبت أزليّته وأبديّته.

وهذا ما يفسّر لنا طبيعة الحوار الذي دار بين أمير المؤمنين عليّه والحبر اليهودي، عندما «جاء الحبر إلى الإمام عليّه وسأله: يا أمير المؤمنين متى كان؟ ربّك؟ فقال له: ثكلتك أُمّك ومتى لم يكن حتى يقال متى كان؟! كان ربّي قبل القبل بلا قبل، وبعد البعد بلا بعد، ولا غاية ولا منتهى لغايته، انقطعت الغايات عنده، فهو منتهى كلّ غاية.

فقال: يا أمير المؤمنين أفنبيٌّ أنت؟! فقال علشَّالِيْهِ: ويلك إنّما أنا عبدٌ من عبيد محمّد عَالِيُّكِيْهِ »(١).

## النتيجة الثالثة: نفي التثليث

بديهي أنّ التثليث لم يكن من عقيدة السيّد المسيح عليه وإنّم استحدث من بعده كما تثبت البحوث التحليليّة لتأريخ الشرائع. على أنّ التثليث نفسه فيما ذهبت إليه المسيحيّة من إيمان بالأصول (الأقانيم) الثلاثة: الأب والابن وروح القدس، كان وما يزال عرضة لتفاسير متعدّدة.

من التفاسير المعروفة القراءة التي تندهب إلى أنّ لكلّ أصل من هذه الأصول (الأقانيم) الثلاثة وجوداً مستقلاً عن الآخر، بحيث يظهر كلّ واحد منها في تشخّص ووجود خاصّ به، ويكون لكلّ واحد منها أصلٌ مستقلّ وشخصيّة ولكن في رتبة واحدة. فهم ثلاثة في عين أنّهم واحد، وواحد في عين أنّهم ثلاثة.

بغضّ النظر عمّا إذا كان هذا الأمر معقولاً في نفسه أم لا، فهو يتلاءم مع

<sup>(</sup>١) أُصول الكافي: ج١ ص٨٩.٩٠.

الوحدة العدديّة. فإذا ثبت أنّ الله سبحانه هو الأب والابن وروح القدس، وأنّ هؤلاء ثلاثة آلهة في عرض واحد وفي رتبة واحدة، فمعنى ذلك أنّ وحدة الله لابدّ أن تكون وحدة عدديّة، بينها برهن القرآن الكريم والأدلّة الروائيّة القطعيّة على أنّ وحدته سبحانه وحدة غير عدديّة، فيبطل التثليث وفق هذه القراءة.

بعبارة أخرى: عندما يقول القرآن الكريم: ﴿لَقَدْ كَفَرَ اللَّهِ اللَّهِ إِلاَّ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ (المائدة: ٧٣) فقد كفّرهم لأنّهم أدخلوا الله تعالى في باب الأعداد، ومن الجليّ أنّ الآية لا تريد أنّ الله سبحانه يدخل في عددهم وفي وصفهم، ولا تفيد مماثلته لهم في تتميم العدد، لأنّ كلّ واحدٍ من هؤلاء شخص واحد جسانيّ يكوّن بانضامه إلى مثله الاثنين، وإلى مثليه الثلاثة، والله منزّةٌ عن الجسميّة.

ومن هنا لا يحقّ لنا القول بأنّه ثالث ثلاثة، أو رابع أربعة... نعم، القول بأنّ الله رابع الثلاثة يصحّ، لأنّ هذا يعني المعيّة لهم، ولذلك قال تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِنْ خَبُوى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُو رَابِعُهُمْ وَلاَ خَمْسَةٍ إِلاَّ هُو سَادِسُهُمْ وَلاَ أَدْنى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُو مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا ﴿ (المجادلة: ٧). فها من نجوى إلّا والله يشارك أصحابها في العلم ويقارنهم في الإطلاع على ما يتسارون به لأنّه يهاثلهم في تتميم العدد، فهو تعالى محيطٌ بهم، عالمُ بنجواهم، لا أنّ له وجوداً يعلى العد بحيث يمكن أن يُفرض له ثانٍ وثالث وهكذا.

#### مواقف لعلماء السنتامن نظريات ابن تيميت

نشير فيما يلي إلى جملة من كلمات علماء أهل السنّة ممّن خالفوا آراء ابن تيميّة ومعتقداته في إثبات الحدّ والجهة والحيّز و... لله، وفي معنى الاستواء.

المورد الأوّل: للإمام الحافظ البيهقي، المتوفّى سنة (٤٥٨هـ) في كتاب (أسهاء الله وصفاته)، حيث ينقل مجموعة من الروايات في ذيل قوله تعالى: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ ومنها وما رواه عن ابن عبّاس، فيقول: (عن ابن عبّاس: ثمّ استوى على العرش: استقرّ على العرش، ويقال امتلأ به \_أي العرش \_ ويقال قائم على العرش وهو السرير... فهذه الرواية منكرة... وكيف يجوز أن يكون مثل هذه الأقاويل صحيحة عن ابن عبّاس، ثمّ لا يرويها ولا بعضها أحدٌ من أصحابه الثقات الأثبات مع شدّة الحاجة إلى معرفتها، وما تفرّد به الكلبي وأمثاله يوجب الحدّ والحدّ يوجب الحدث \_أي أن يكون محدثاً.).

فالإمام البيهقي يجعل هناك ارتباطاً بين وجود الحدّ للشيء وبين أن يكون حادثاً لا قديها، ومن أوضح المباني لدى علماء المسلمين الملازمة بين الحدّ وبين الإمكان والحدوث..

ثمّ يقول: (والحدّ يوجب الحدث، لحاجة الحدّ إلى حادّ خصّه به)(١).

وهذا ما ورد في كلمات أئمّة أهل البيت عليه مثل قولهم: (ياحادّ كلّ محدود) فإذا وجدنا لشيء حدّاً يبرز هذا السؤال: لماذا هذا الحدّ (أ) وليس الحدّ (ب)، ولماذا الحدّ (ب) وليس الحدّ (ج)... فمن هو الذي خصّه بهذا الحدّ دون الآخر، ولابدّ من مرجّح... يقول البيهقي بعد ذلك: (والباري قديم لم يزل).

والمعلّق على الكتاب محمّد محبّ الدِّين أبو زيد يقول هنا: (ومن أثبت الحَدّ لله عزّ وجلّ وقصد به أنّه محصور ومحدود بشيء من الأمكنة فهو مبتدع

<sup>(</sup>١) أسماء الله وصفاته: ج٣ ص١٠٤١، ١٠٤٤.

وهذا ليس اتّهاماً من الشيعة لابن تيميّة وأتباعه، بل هو من أهل السنّة والجاعة.

المورد الثاني: للإمام السيخ سليم البشري أحد كبار أعلام مدرسة الصحابة وأئمة الأزهر، حيث ينقل عنه المحدّث الفقيه الصوفي الشيخ سلامة القضاعي الشافعي في كتابه (فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان) فيقول: (ونختم هذا الفصل بذكر فتوى بهذا الموضوع صدرت من شيخ الإسلام بحقّ ورأس المحقّقين الأعلام أستاذ الأساتذة الشيخ سليم البشري تغمّده الله برحمته وأعلى في الفراديس درجاته، ونصّ السؤال... سألوه: ما قولكم دام فضلكم في رجلٍ من أهل العلم هنا الذين يوصفون بالتفقه في الدين، تظاهر باعتقاد ثبوت جهة الفوقيّة لله سبحانه، ويدّعي أنّ ذلك مذهب السلف، وتبعه على ذلك البعض القليل من الناس، وجمهور أهل العلم ينكرون عليه، والسبب في تظاهره بهذا المعتقد هو أنّه عشر على كتاب لابن تيميّة في إثبات الجهة للباري سبحانه، وليكن معلوماً أنّه يعتقد الفوقيّة الذاتيّة، يعني أنّ ذاته سبحانه فوق العرش بمعنى ما قابل يعتقد الفوقيّة الذاتيّة، يعني أنّ ذاته سبحانه فوق العرش بمعنى ما قابل التحت، ويخطّئ العلماء وبالجملة هو مخطّئ لكلّ من يقول بنفي الجهة مها كان قدره).

ثمّ يذكر جواب الإمام البشري فيقول: (الجواب: اعلم أيّدك الله بتوفيقه أنّ مذهب الفرقة الناجية وما عليه أجمع السنيّون: أنّ الله تعالى منزّهُ عن مشابهة الحوادث، مخالفٌ لها في جميع سهات الحدوث، ومن ذلك تنزّهه عن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٥٤٥.

الجهة والمكان وهما من العالم... هذا وقد خذل الله أقواماً أغواهم الشيطان وأزلِّم اتّبعوا أهواءهم وتمسّكوا بها بها لا يجدي فاعتقدوا ثبوت الجهة، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيراً، واتَّفقوا على أنَّها جهة فوق، إلَّا أنَّهم افترقوا، وهؤلاء لا نزاع في كفرهم، ومنهم من أثبت الجهة مع التنزيه، فإن أثبتوا الجهة مع التنزيه فهم فسّاق، وإن لم يثبتوا الجهة مع التنزيه فهم كفّار، وهـ ولاء ضلاّل فسّاق في عقيدتهم وإطلاقهم على الله ما لم يأذن به الـشارع، ولا مرية أنَّ فاسق العقيدة أقبح وأشنع من فاسق الجارحة بكثير، سيّما من كان داعية أو مقتدى به. وممّن نسب إليه القول بالجهة من المتأخّرين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيميّة الحراني الحنبلي الدمشقى من علماء القرن الشامن في ضمن أُمور نسبت إليه خالف الإجماع فيها عملاً برأيه وشنّع عليه معاصروه بل البعض منهم كفّروه ولقى من الذلّ والهوان ما لقي)(١).

المورد الثالث: للإمام القرطبي في كتاب (المفهم لما أشكل من تلخيص مسلم)، يقول: («أين» ظرف يُسأل به عن المكان، كما أنّ: «متى» ظرفٌ يُسأل به عن الزمان، وهو مبني لما تضمّنه... وهو لا يصحّ إطلاقه على الله تعالى بالحقيقة، إذ الله تعالى مُنزَّهُ عن المكان كما هو منزَّهُ عن الزمان، بل هو خالق الزمان والمكان، ولم يزل موجوداً، ولا زمان ولا مكان، وهو الآن على ما هو عليه كان، ولو كان قابلاً للمكان لكان مختصّاً به، ويحتاج إلى مخصّص، ولكان فيه إمّا متحرّكاً وإمّا ساكناً، وهما أمران حادثان، وما يتّصف بالحوادث حادث، على ما يُبسَط الكلام فيه في علم الكلام)(٢).

<sup>(</sup>١) فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان: ص٧٧-٧٣.

<sup>(</sup>٢) المفهم لما أشكلَ من تلخيص مسلم: ج٢ ص١٤٣.

### أصول المعارف الدينية وانحراف المجسمة عنها

من المحاور الأساسية التي تعتبر الحجر الأساس لكل المعارف التوحيديّة في القرآن الكريم، ذلك الأصل والأساس الذي أشرنا إليه فيها تقدّم حول تقسيم آيات الكتاب إلى محكم ومتشابه.

ففي الآية السابعة من سورة آل عمران يقول تعالى: ﴿ هُو الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَسَابِهَاتُ ﴾، ولأجل عدم وقوع الإنسان في المتشابه لابد له من معرفة الضوابط والقواعد الصحيحة لمعرفة المحكم القرآني، وإلا لأصبح من أولئك الذين قالت فيهم تتمة الآية: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْ هُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ ﴾.

فمن أخذ المتشابه القرآني وفصله أو عزله عن المحكم القرآني وقع في الزيغ، والزلل، والضلال، والانحراف، وما إلى ذلك.

وقد ذكرنا أنَّ الفكر التجسيمي يقوم على أساس أنَّ جميع الآيات القرآنيَّة التي تكلَّمت عن الصفات الخبرية هي آيات مُحكمة، ولم يقم أيَّ دليل يشت هذا الادّعاء.

ثمّ إنّ القرآن الكريم اعتبر أنّ المحكمات من آياته ترجع إلى محكم واحد أساسي وذلك في قوله تعالى: ﴿ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾، ومن الملاحظ أنَّ النصّ القرآني لم يرد بصيغة الجمع مثل (هنّ أمّهات الكتاب)، وهذا إشارة إلى أنّ المحكمات من آيات الكتاب ترجع إلى محكم واحد أساسي، وهذا المحكم هو الأصل الأساس للمعارف القرآنية في التوحيد، والوارد في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البّصِيرُ ﴾.

وهذه الآية كما أشرنا هي أمّ المحكمات في الآيات القرآنيّة، ومن هذا

هل الصفات الخبرية محكمة أم متشابهة؟

المنطلق ركّز أئمّة أهل البيت عليه التمييز بين صفات الخالق وصفات المخلوق.

وإنّ واحداً من الأسباب الأساسيّة للتجسيم هو عدم فهم هذا الأصل القرآني ومبدأ «ليس كمثله شيء».

فقد ذهب أتباع ابن تيميّة إلى الآيات المتشابهة في القرآن الكريم، مشل ما ورد حول اليد والرِّجل والوجه والكرسي والعرش، وبدلاً من أن يُرجعوا هذه إلى أُمَّ المحكمات القرآنيّة وهي قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً﴾ وقفوا عند ظواهر هذه الآيات، فوقعوا في هذه المحاذير الكبيرة.

وليس هذا تحاملاً واتّهاماً منّا لأتباع هذا المنهج، بل إنّ كبار علماء مدرسة أهل السنّة قالوا بها نقول، ومن الذين صرّحوا بذلك:

• الإمام القرطبي في كتابه (المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم. حيث قال: (وقوله: «إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمّاهم فاحذروهم»، يعني يتبعونه ويجمعونه طلباً للتشكيك في القرآن، وإضلالاً للعوامّ... أو طلباً لاعتقاد ظواهر المتشابه كها فعلت المجسّمة).

ثمّ يقول بأنّ هؤلاء من مصاديق ﴿الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْئُ فَيَتَّبِعُونَ...﴾ فاعتمدوا ظواهر المتشابهات في القرآن فوقعوا في التجسيم.

قال القرطبي: (الذين جمعوا ما وقع في الكتاب والسنّة ممّـا يـوهم ظاهره الجسميّة حتّى اعتقدوا أنّ الباري تعالى جسم مجسّم، وصـورة مـصوَّرة، ذات وجه، وعين، ويَد، وجنبٍ، ورجلٍ، وإصبع، تعالى الله عن ذلك، فحـنّر النبيّ عن سلوك طريقهم)(١).

<sup>(</sup>١) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: ج٦ ص٦٩٥-٢٩٧.

• ونفس هذا الكلام نقله تلميذه في (الجامع لأحكام القرآن والمبيِّن لما تضمّنه من السنّة وآي الفرقان) في ذيل هذه الآية، حيث ينقل الحديث المتقدّم ذكره عن عائشة ثمّ يقول: (متبِّعو المتشابه لا يخلو أن يتبعوه ويجمعوه طلباً للتشكيك في القرآن وإضلال العوامّ، كما فعلته الزنادقة والقرامطة الطاعنون في القرآن، أو طلباً لاعتقاد ظواهر المتشابه؛ كما فعلته المجسّمة الذين جمعوا ما في الكتاب والسنّة ممّا يوهم ظاهره الجسميّة، حتّى اعتقدوا أنّ الباري تعالى جسمٌ مجسّم...)(١).

وقد يقول قائل: هذا اتّهام منكم لابن تيميّة وأتباعه من الوهّابية بأنّهم يقولون بالتجسيم، وهم في مقابل ذلك يصرّحون بأنّه جسم لا كالأجسام و...

إلا أنّ أقوال علماء أهل السنة تدحض هذا القول بحيث إنّنا - وعلى سبيل المثال - نجد الإمام الحافظ أبا الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي المتوفّى سنة ٩٧ه هد يعتبر أنّ أولئك الذين أخذوا بظواهر الآيات المتشابهة ولم يرجعوها إلى محكمات الآيات القرآنيّة قد شانوا المذهب الحنبلي وذهبوا إلى التجسيم الذي لا يرتضى به صاحب عقل.

وممّا قاله: (... فصنّفوا كتباً شانوا بها المذهب \_أي الحنبلي \_ ورأيتهم قد نزلوا إلى مرتبة العوامّ فحملوا الصفات على مقتضى الحسّ، فسمعوا أنّ الله تعالى خلق آدم على صورته فأثبتوا له صورة ووجها زائداً على الذات وعينين وفها ولهواتٍ وأضراس وأضواء لوجهه هي السبحات ويدين وأصابع وكفّاً وخنصراً وإبهاماً وصدراً وفخذاً وساقين ورجلين، وقالوا ما سمعنا بذكر

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمّنه من السنّة وآي القرآن: ج٥ ص٢٢، ذيـل الآيـة المذكورة.

الرأس، وقالوا يجوز أن يَمسّ ويُمسّ ويدني العبد من ذاته، وقال بعضهم: ويتنفّس، ثمّ يرضون العوامّ بقولهم لا كها يعقل. وقد أخذوا بالظاهر في الأسهاء والصفات، فسمّوها بالصفات تسمية مبتدعة لا دليل لهم في ذلك من النقل ولا من العقل، ولم يلتفتوا إلى النصوص الصارفة عن الظواهر إلى المعانى الواجبة لله تعالى...)(١).

(١) دفع شبه التشبيه بأكفّ التنزيه: ص٩٩ ـ ١٠٠.

# الركن الرابع أن لله تعالى وزناً وثقلاً

- حديث الأطيط
- موقف علماء المسلمين من حديث الأطيط
  - مدرسة ابن تيمية و حديث الأطيط
  - ثقل الله تعالى في مدرسة التجسيم
- موقف علماء أهل السنة من حديث الأطيط
  - أهل البيت ومقولة الثقل لله تعالى

## حديث الأطيط

أحاديث الأطيط من الأحاديث المشهورة في كتب علماء المسلمين، وقبل الدخول في سرد هذه الأحاديث وبيان مضمونها، وما تشتمل عليه، وكذلك الخوض والبحث في سندها وتوجيهات العلماء لها، كان لابد من بيان المراد من الأطيط في مباحث اللغة العربية.

### الأطيط في اللغت

1. قال الإمام الجزري ابن الأثير في كتاب (النهاية في غريب الحديث والأثر) في مادة (أطط): (أطّت السماء وحقّ لها أن تئطّ، الأطيط صوت الأقتاب \_ التي تحمل على الجِال \_ وأطيط الإبل أصواتها وحنينها، أي أنّ كثرة ما فيها من الملائكة قد أثقلها حتّى أطّت \_ أي صدر منها هذه الأصوات \_ هذا مثل، وإيذان بكثرة الملائكة وإن لم يكن ثمّ أطيط)(١).

فالأطيط وفقاً لما تقدّم هو الصوت الخاصّ.

٢. قال العلامة أبو عبيد محمد الهروي صاحب الأزهري: (وفي الحديث: له أطيط كأطيط الرحل. [والرحل هو ما يوضع على الجمال] وأطيط الإبل صوتها، يقال: لا أفعله ما أطّت الإبل)(٢).

وفي هذا أيضاً دلالة على أنَّ المراد من الأطيط هو الصوت الخاصّ الذي

<sup>(</sup>١) النهاية في غريب الحديث والأثر: ص٤٠ مادّة أطط.

<sup>(</sup>٢) الغريب في القرآن والحديث: : ج١ ص٠٨.

يخرج من الشيء إذا خُمِل عليه ما يُثقِلهُ، وإلاّ إذا لم يوضع عليه ما يثقله لا يصدر منه هذا الصوت.

٣. قال الجوهري: (الأطيط: صوتُ الرحل والإبل من ثِقلِ أحمالها، يُقال: لا آتيك ما أطّت الإبلُ. وكذلك صوت الجوف من الخوى، وحنينُ الجذع)(١).

قال الزبيدي: (والأطيط: صوت الرَّحْلِ الجديد والإبل من ثقلها.
 وفي الصحاح: من ثِقلِ أحمالها... صوت الإبل هو الرُّغاء، وإنّها الأطيط:
 صوتُ أجوافها من الكِظَّةِ إذا شربت. والأطيط: صوت الظَّهرِ والأمعاء والجوْف من شدّة الجوع)(٢).

٥. قال ابن منظور: (أطط: الأطيطُ نقيضُ صوت المَحامِل والرِّحال إذا ثقل عليها الرُّكبان، وأطَّ الرَّحلُ والنِّسْعُ يَئِطُ أطّاً وأطيطاً صَوِّت، وكذلك كلّ شيء أشبه صوت الرّحل الجديد، وأطيطُ الإبل صوتُها، وأطّت الإبل... أنَّتْ تَعَباً أو حنيناً...)(٣).

### روايات الأطيط

وردت روايات حديث الأطيط في مصادر متعدّدة، منها:

١ ما ورد في جامع البيان في تأويل القرآن، المشهور بتفسير الطبري، في ذيل آية الكرسي قال:

(قال أبو جعفر: ما اختلف أهل التأويل في معنى «الكرسي» الـذي أخـبر

<sup>(</sup>١) الصحاح في اللّغة: ج١ ص١٥، مادّة أطط.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس: مادّة أطط.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ج٧ ص٢٥٦. مادّة أطط.

الله تعالى ذكره في هذه الآية أنّه وسع السهاوات والأرض.

فقال بعضهم: هو علم الله تعالى ذكره....

وقال آخرون: الكرسي: موضع القدمين. ذكر من قال ذلك... قال: الكرسي: موضع القدمين، وله أطيط كأطيط الرّحل... فإنّ السهاوات والأرض في جوف الكرسي، والكرسي بين يدي العرش، وهو موضع قدميه....

وقال آخرون: الكرسي: هو العرش نفسه.

ذكر من قال ذلك: حدّثني المثنّى، قال: حدّثنا أبو زهير، عن جويبر، عن الضحّاك، قال: كان الحسن يقول: الكرسي هو العرش.

قال أبو جعفر الطبري: ولكلّ قول من هذه الأقوال وجهٌ ومذهب، غير أنّ الذي هو أولى بتأويل الآية ما جاء به الأثر عن رسول الله عن الله عن أنّ الذي هو أولى بتأويل الآية ما جاء به الأثر عن رسول الله عن ألله أن الله بن خليفة قال: أتت امرأةٌ النبيّ عَلَيْكَ ، فقالت: ادعُ الله أن يدخلني الجنّة! فعظم الربّ تعالى ذكره، ثمّ قال: إنّ كرسيّه وسع السماوات والأرض، وإنّه ليقعد عليه فما يفضل منه مقدار أربع أصابع - ثمّ قال بأصابعه فجمعها - وإنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد، إذا ركب، من ثقله)(١).

وفي هذه الرواية عدّة ألفاظ ينبغي الإشارة إليها:

- ١. لفظ القعود، بقوله (وإنّه ليقعد عليه).
- ٢. لفظ المكان، بقوله (فها يفضل منه مقدار أربع أصابع).
  - ٣. لفظ التشبيه، بقوله (بأصابعه فجمعها).
- ثمّ بعد ذلك يتّضح من الرواية أنّ معنى الأطيط هو الصوت.
- ٢ \_ ما ذكره المروزي، ففي كتاب (سير أعلام النبلاء) من تصنيف الإمام

<sup>(</sup>١) جامع البيان في تأويل القرآن: ج٥ ص٩٩، ذيل آية الكرسي.

الذهبي، يذكره الذهبي ويتحدّث عنه وعن مقامه، ومحلّ الشاهد في هذا الموضع هو ما ذكره الفرّاء البغدادي في طبقات الحنابلة حيث ينقل الحديث ويرفض الطعن بأحاديث رواها أبو بكر المروذي. فمن هو المروذي؟

يقول الذهبي في سير أعلام النبلاء: (المروذي: الإمام، القدوة، الفقيه، المحدِّث، شيخ الإسلام، أبو بكر، أحمد بن محمّد بن الحجّاج المروذي، نزيل بغداد، وصاحب الإمام أحمد [بن حنبل]، وكان والده خوارزميّاً، وأمّه مروذية....

قال الخلال: أخبرنا محمّد بن جعفر الراشدي، سمعت إسحاق بن داود يقول: لا أعلم أحداً أقوم بأمر الإسلام من أبي بكر المروذي.

وقال أبو بكر بن صدقة: ما علمت أحداً أذبّ عن دين الله من المروذي.

قال الخلال: سمعت المروذي يقول: كان أبو عبد الله\_أحمد بن حنبل\_ يبعث بي في الحاجة، فيقول: قُل ما قلت، فهو على لساني، فأنا قلته..

قال الخطيب في المروذي: هو المقدّم من أصحاب أحمد لورعه وفضله، وكان أحمد يأنس به، وينبسط إليه [وهو الذي تولّى إغماضه لمّا مات، وغسّله...]، روى عنه مسائل كثيرة.

قال الخلال: المروذي أوّل أصحاب أبي عبد الله، وأورعهم. روى عن أبي عبد الله [ابن حنبل] مسائل مشبعة كثيرة، وأغرب على أصحابه في دقاق المسائل وفي الورع، وهو الذي غمض أبا عبد الله وغسله، ولم يكن أبو عبد الله يقدّم عليه أحداً)(١).

فهنا نرى كم لهذا الرجل (أي المروذي) من وثاقة واعتبار لدى أهل السنّة.

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ج١٣ ص١٧٣ ـ ١٧٥.

وموضع الشاهد في النقل هو ما ذكره الفرّاء في طبقات الحنابلة حيث يقول: (عن عبد الله بن خليفة قال: قال رسول الله عليه الكرسي الذي يجلس عليه الربّ ما يفضل منه إلّا قدر أصابع وإنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد.

قال أبو بكر المروذي: قال لي علي بن شبيب، قال لي أبو بكر بن أبي مسلم حين قدمنا إلى بغداد: أخرج ذاك الحديث الذي كتبناه عن أبي حمزة فكتبه أبو بكر بن مسلم بخطه وسمعناه جميعاً، فقال أبو بكر بن أبي مسلم: إنّه الموضع الذي يفضل لمحمّد عمليه ليجلسه عليه .

قال أبو بكر الصيدلاني: من ردّ هذا فإنّما أراد الطعن على أبي بكر المروذي وعلى أبي بكر بن أبي مسلم العابد)(١).

والملاحظ أنّه في الحديث السابق ورد لفظ القعود بالنسبة إلى الله تعالى، وهنا ورد اللفظ بصيغة الجلوس.

والمروذي يشير إلى أنّ موضع الأصابع الأربع يفضل لمحمّد عَالَيْك، ونحن لا ندري كيف أنّه عَالَيْك يستطيع الجلوس على موضع بهذا المقدار.

٣- ما ذكره الإمام ضياء الدِّين عبد الرحمن الحنبلي المقدِّسي المتوفّى سنة ٢٤٢هـ في كتاب (المستخرج من الأحاديث المختارة ممّا لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحها): في الحديث رقم ١٥١ ذكر رواية عن أبي إسحاق عبد الله بن خليفة عن عمر، قال: «أتت امرأة إلى النبيّ علي فقالت: أدعُ الله أن يدخلني الجنّة، قال: فعظم الرّب تبارك وتعالى وقال: إنّ كرسيه وسع السماوات والأرض وإنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد إذا ركب من ثقله»، ثمّ قال: إسناده حسن.

<sup>(</sup>١) طبقات الحنابلة: ج٣ ص١٢٥.

وفي الحديث رقم ١٥٣ روى أيضاً عن عمر قال: «أتت امرأةُ النبيّ فقالت: ادعُ ... وإنّه يقعد عليه ما يفضل منه مقدار أربع أصابع، ثمّ قال:... بأصابعه فجمعها، وإنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد إذا ركب من ثقله»(١).

وأيضاً في الحديث رقم ١٥٣ أورد الحديث وقال: إسناده حسن.

إذن في بعض الروايات جاء التعبير بالكرسي، وفي بعضها الآخر العرش وهكذا....

٤ ـ روى الإمام الحافظ ابن منده في كتاب (التوحيد ومعرفة أسماء الله عزق وجلّ وصفاته على الاتفاق والتفرّد) هذا الحديث فقال في الرواية رقم: ٣٤٣: «أتى أعرابي فقال: يا رسول الله جهدت الأنفس وضاعت العيال وهلكت الأنعام فاشفع لنا إلى ربّك فإنّا نستشفع بك على الله ونستشفع بالله عليك، فقال رسول الله على أتدري ما تقول، وسبّح رسول الله عليك، فها زال يسبّح حتى عرف ذلك في وجهه أصحابه، ثمّ قال: ويحك إنّه لا يستشفع بالله على أحدٍ من خلقه، شأن الله أعظم، ويحك أتدري ما الله؟ إنّ عرشه على سماواته وأراضيه هكذا... بأصابعه مثل القبّة عليها وإنّه ليئط أطيط الرحل بالراكب» (٢).

٥ ما أورد الدشتي في كتاب (إثبات الحدّ) حيث أشار إلى طائفة من هذه الروايات في ذيل تفسيره لقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾؛ منها ما ذكره تحت عنوان «حديث الأطيط».

(أتى رسول الله عَنْ الله عَنْ أعرابي فقال: يا رسول الله، جهد كت الأنفس،

<sup>(</sup>١) المستخرج من الأحاديث المختارة ممّا لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحها: ج١ ص٢٦٣، الحديث: ١٥١، ١٥٢، ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) التوحيد ومعرفة أسهاء الله عزّ وجلّ وصفاته على الاتّفاق والتفرّد: ج٣ ص١٨٨.

وضاع العيال، و مَهِكت الأبدان، وهلكت الأموال، فاستَسقِ لنا، فإنّا نَستشفِعُ بك على الله تبارك وتعالى، ونستشفع بالله عليك. قال رسول الله عَلَيْكَ: «ويحَك!! تدري ما تقول؟». فسبّح رسول الله عَلَيْك، فها زال يُسبِّح حتى عُرِفَ ذلك في وجوه أصحابه. فقال: «ويحك!! لا نستشفع بالله على أحدٍ من خلقه، فإنّ شأن الله أعظم من ذلك، ويحك!! أتدري ما الله؟ إنّ عرشه على سماواته وأرضه هكذا \_ مثل القُبّة \_ وإنّه ليَئِطُّ به أطيطَ الرَّحل بالراكب».

رواه البخاري في التاريخ، ورواه أبو داود في السُّنن)(١).

وفي نصِّ آخر للحديث يروي فيه أنّه عَلَيْكَ قال له: «ويحك! أتدري ما الله؟ إنّ شأنه أعظم من ذلك، لأنّه لا يستشفع بي على الله، إنّه لفوق سماواته على عرشه، وإنّه عليه لهكذا وأشار وهبٌ بيده مثل القُبّة عليه، وأشار أبو الأزهر أيضاً إنّه ليَئِطّ به أطيط الرّحل بالراكب»(٢).

ثمّ أشار المعلّق والمحقّق للكتاب إلى رواة الحديث عند أهل السنّة، وكذلك المصادر التي روي فيها حديث الأطيط.

ثمّ ينقل عن البعض بعض التفسيرات لهذا الحديث ومنها.

قال أبو سليهان الخطّابي (٣): (وقوله: «وإنّه ليَئِطُّ به» معناه: إنّه ليَعجَز جَلالهُ وعظمته حتّى يَئِطّ به، إذ كان معلوماً أنّ أطيطَ الرَّحلِ بالراكب إنّا يكون لقوّة ما فوقه، ولعَجْزه عن احتماله) (٤).

<sup>(</sup>١) إثبات الحكد لله تعالى: ص١٣٦\_١٣٧، حديث رقم: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١٣٨، حديث رقم: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) هو حمد بن محمّد البُستي (٣٨٨ هـ) كان يذهب إلى طريقة المتكلّمين من الأشاعرة وغيرهم في أكثر أبواب الأسهاء والصفات.

<sup>(</sup>٤) إثبات الحكدّ لله تعالى: ص١٤٤.

ثمّ ذكر الدشتي في بعض التعليقات على الحديث بأنّه: (حديثٌ صحيح، رواتُه على شرط البخاري ومسلم)(١).

وفي نصِّ آخر يروي بأنه: (أتت امرأةُ النبيّ عَلَيْكَ فقالت: ادع الله أن يُدخلني الجنّة. فعظَّم الرَّب، ثمّ قال: "إنّ كرسيّه وسِعَ السماوات والأرض، وإنّه يَقْعُدُ عليه ما يفضلُ منه مقدار أربع أصابع. ثمّ قال بأصابعه فجمعها \_ وإنّ له أطيطاً كأطيط الرَّحلِ الجديد إذا رُكب من ثقله».

هذا حديثٌ صحيح، رواته على شرط البخاري ومسلم)(٢).

وممّا قاله الدشتي بعد إيراده لمجموعة من نصوص حديث الأطيط: (وقد أخرج هذا الحديث عامّة العلماء من أئمّة المسلمين في كتبهم التي قصدوا فيها نقل الأخبار الصحيحة، وتكلّموا على توثقة رجاله، وتصحيح طريقه) (٣).

وممّا يؤكّد ذلك أنّ المعلّق على الكتاب يقول تحت عنوان «ألفاظ متن الحديث»:

(١) لفظ: «الأطيط» كُلُّ الرواة اتّفقوا على ذِكره.

(٢) لفظ: «القعود» و «الجلوس»: أثبتها ثقات خُفّاظ منهم: ١ ـ سفيان الثوري، وحسبك الله. ٢ ـ إسرائيل، أثبتها عنه ثقات أصحابه. ٣ ـ وكيع. ٤ ـ عبد الله بن رجاء. ٥ ـ أبو أحمد الزبيدي....

(٣) لفظ: «الثقل»، أتى ذكره في رواية: إسرائيل، أثبته عنه: عبدالله بن

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١٤٧، حديث رقم ٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص١٤٩ ـ ١٥٠.

رجاء، وعُبيد الله بن موسى، ومؤمّل بن إسماعيل، ويحيى بن أبي بكير....

(٤) لفظ: «فها يفضل عنه» «مقدار» «قيد أربع أصابع»: لم يرو هذا اللفظ إلّا إسرائيل (١).

يستفاد من هذه الأحاديث أنَّها تشتمل على أمرين أساسيّين:

الأمر الأوّل: أنّ لله تعالى ثِق الله، وذلك بحسب ظاهر الروايات التي أثبتت أنّ الجالس والقاعد إنّما يئطّ الكرسي لثقله.

الأمر الثاني: أنّ له حجماً يشغله، لأنّ الرواية تقول بأنّه عندما جلس على الكرسي، أو جلس على العرش لم يبقَ إلّا مقدار أربع أصابع. وهذا يعني أنّ له مكاناً، وأنّه يشغل حيّزاً، وله طول وعرض وعمق، وأنّ هناك مكاناً يمتلئ به.

ومن البديهي أنّ هذه الخصوصيّات أو الخيصائص (الثقل والحجم...) هي خصائص الجسميّة، وهي من اللوازم العقليّة والفطريّة والبديهيّة.

فحتى لو حاول أصحاب مدرسة التجسيم الفرار بالقول: نحن لا نقول بالجسم، فإن لازم قولهم بالمكان والحجم لله تعالى هو إثبات الجسمية له؛ إذ إن الشيء تارةً نعرفه بحقيقته، وتارةً أخرى نتعرف عليه بلوازمه، وهذا ما يُسمّى في علم المنطق بالطريق والدليل اللمّي، حيث نتعرّف على الملزوم ومنه نتعرّف على لوازم الملزوم، فعند علمنا ومعرفتنا بوجود النار نتعرّف على حرارتها لأنها من لوازمها.

ومن الحقائق الثابتة عند كلّ من كتب في الجسم المادّي أنّ من لوازم الجسم الثقل، والحجم، والمكان، والحيّز. وهذا ما قاله محقّق كتاب (تلبيس الجهميّة لابن تيميّة) الدكتور أحمد معاذ حقّي: (الجسم هو كلّ جوهر مادّي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٥٣٥.

قابل للأبعاد الثلاثة وهي الطول والعرض والعمق، ويتميّز بالثقل والامتداد... والتحيّز هو الحصول في الحيّز، والحيّز عند المتكلّمين هو الفراغ المتوهّم الذي يشغله شيء ممتدّ كالجسم...)(١).

وكذلك ما نقله التهانوي في (كشّاف اصطلاح الفنون)، والجرجاني في التعريفات، وصاحب المعجم الفلسفي، وغيرهم ممّن ذكرنا أسماءهم وأشرنا إلى أقوالهم في المباحث السابقة.

ومن هنا نجد الإمام الزاغوني في كتاب (الإيضاح في أصول الدِّين) يقول عن تفسير هذه المدرسة لمعنى الاستواء: (فقد أثبتم في الاستواء على العرش، أحوالاً لا يجوز مثلها في حقّ الباري تعالى في هذا الكلام الذي أوردتموه، وذلك أنّ هذا الكلام الذي ذكرتموه يقتضي إثبات المقابلة والمحاذاة، وذلك من صفات الأجسام فإنّه لا يتقابل إلّا الجسمان، ولا يتحاذى إلّا الجوهران، فأمّا ما ليس بجسم فلا يجوز أن يقابل ما هو جسم ولا يُحاذيه.

فإن قلتم: إنّ الباري بصفة الفوق والعلوّ، والعرش بصفة التحت والدنوّ، فهذا بعينه صفة الأجسام والجواهر، وهذا بعينه الذي دعانا إلى نفي الجهات عنه، وأنّه لا يجوز أن يتخصّص بجهة ولا يشار إليه في جهة ولا بالعقدر «بتقدير» الجهة بحال للعلّة التي «ذكرناها»، والذي أوردتم يؤدّي إلى ذلك وما يؤدّي إلى المحال فهو مُحال)(٢).

ثمّ قال: (قد رويتم في الاستواء على العرش أخباراً تدلّ على التشبيه والتجسيم فرويتم عن النبيّ عَلَيْكُ أنّه قال: «استوى على العرش فما يفضل منه

<sup>(</sup>١) تلبيس الجهميّة: ج٣ ص١٥.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح في أُصول الدِّين: ص٥٠٣.

إلّا مقدار أربع أصابع»، وهذا يوهم دخول الكمّية والتقدير على ذاته تعالى؛ لأنّ الذاتين إنّما يتساويان في مساحة العظم وتزيد إحداهما على الأخرى لتساويها في الجسميّة وانفراد أحدهما «بزيادة كميّة» وأجزاء، وهذا مستحيل في حقّ الربّ تعالى إلّا على قول المشبّهة والمجسّمة الذين يثبتون لله تعالى ذاتاً لها كميّة وضخامة جسميّة، وهذا ممّا اتّفقنا على تكفير القائل به)(١).

فالزاغوني يحاول توجيه هذه الروايات لأنّه لا يمكن الإبقاء على ظاهرها، وكذلك لا يمكن الموافقة على الأخذ بظاهرها، وإلاّ فهو توهم بل تفيد الجسميّة والتشبيه.

### موقف علماء المسلمين من أحاديث الأطيط

إنّ النصوص الموجودة بين أيدينا والتي أشارت إلى الأطيط وإن كانت كثيرة لكن ذلك لا ينافي كونها مدسوسة وموضوعة حتّى مع فرض صحّة سندها، لأنّه من المكن أن يُخترع في ذلك الزمان سند صحيح لها، ويكون مضمونها من الموضوعات.

ويمكن تلخيص الاتّجاهات العامّة لعلماء المسلمين إزاء هذه الأحاديث بما يلي:

الاتجاه الأوّل: هو الاتجاه القائل بصحّة سند هذه الأحاديث، ويعمل بمضمونها اعتقاديّاً، ويجعلها من المحكمات، وهذا الاتجاه يرى أنّها حتّى لو كانت من المتشابهات فيرجعها إلى المحكمات، وهذا ما فعلوه في تفسير الآيات الكريمة، كما ذكرنا في الأبحاث السابقة في الصفات الخبريّة، ومعنى الاستواء.

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه: ص۳۰۷.

فأتباع ابن تيميّة اعتبروا جميع آيات الصفات الخبريّة من المحكمات التي لا تحتاج إلى أن نرجعها إلى محكمات أخرى .

الاتجاه الثاني: هو الذي اعتبرها ضعيفة السند، وبالتالي لا يمكن الأخذ بمضمونها.

الاتّجاه الثالث: الذي قال بأنّها حتّى لو كانت صحيحة السند، ولكن مضمونها مُنكر لا يمكن الأخذبه، ويُرمى بظهورها عرض الحائط.

وهذا هو منهج أهل البيت علي القائل بضرورة عرض ما ورد عن النبي على الله تعالى، فإن وجدنا عليه شاهداً أو شاهدين من كتاب الله تعالى نأخذ به، وإلا فإنه زخرف باطل لم يقله النبي عَلَيْكَ والأئمة عليه ونضرب به عرض الحائط.

الاتجاه الرابع: هو الاتجاه الذي يعتبر هذه الروايات وإن كانت صحيحة السند أو حسنة، إلّا أنّ مضمونها من المتشابهات التي لابد من إرجاعها إلى المحكمات.

ومثالها: قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾، فالصفات الخبريّة سواء كانت واردة في الآيات القرآنيّة أو في النصوص الشريفة فهي من المتشابهات التي لابدّ من إرجاعها إلى المحكمات، من قبيل قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾.

الاتجاه الخامس: هو اتجاه تلفيقي يعتبر أنّ الرواية حتّى لو كانت ضعيفة السند وكذلك شاذّة من حيث المضمون، لكن يشترط في مضمونها أن لا يكون متعارضاً مع المتواتر من الروايات، فإن كان متعارضاً مع الروايات المتواترة نرفضها وإلاّ فنأخذ بها.

ومثال ذلك: ورود رواية تؤكّد عدم صحبة أبي بكر للنبيّ عَلَيْكِكَ يوم كان

في الغار، فهذه رواية يقول شعيب الأرنؤوط بأنّها متعارضة مع المتواتر من الروايات التي تؤكّد وتثبت أنّ أبا بكر كان مع النبيّ عَنْ الله في الغار.

فإذن هذا الاتّجاه يقول بأنّ الرواية وإن كانت صحيحة السند أو ضعيفة السند، لكن ينبغى أن يكون النظر إلى المضمون في كونه شاذاً وغير منكر.

وبهذا يتضح لنا أنّ هنا خمسة اتّجاهات في التعاطي مع نصوص وروايات حديث الأطبط.

## مدرستابن تيميت وحديث الأطيط

يعتبر ابن تيميّة رائد الاتجّاه القائل بصحّة أسانيد ومضامين أحاديث الأطيط، وبكونها من المحكمات، ولو قلت له بأنّ ما دلّ فيها على أنّ الله له ثقل، وله مكان، وله صوت وأطيط، وكلّ ذلك يلزم منه التشبيه؟ لقال: نلتزم بذلك كما في مسألة التجسيم.

فكم قال هناك وأتباعه بأنّه جسمٌ لا كالأجسام، وله يدٌ لا كالأيدي، وله وجهٌ لا كالوجوه، فكذلك هنا يقول: له ثقلٌ لا كثقلنا، وله مكانٌ لا كمكاننا، وله صوتٌ لا كالأصوات.

وهاهنا نكتة لابد من الالتفات إليها وهي أنّ البعض من أمثال الدشتي في كتاب (إثبات الحدّ لله تعالى...) وغيره ممّن ذكروا هذا الحديث واحتجاج علماء السنّة به، قد يكون هناك مغالطة في حديثهم، والسبب هو أنّه ليس كلّ من نقل حديثاً أو رواية في كتاب يعني بالضرورة أنّه يلتزم بصحّة الحديث. ومن ثمّ فليس كلّ من نقل حديث الأطيط من علماء السنّة يعني أنّه موافق على صحّته وعلى مضمونه، أو أنّه يقبل بتفسيره وفقاً لمبنى المجسّمة، فقد يرويه ولكنّه يصر فه عن ظاهره.

وهناك الكثيرون ممن رووا حديث «من كنت مولاه فعليَّ مولاه» واعتبروه حديثاً صحيحاً متواتراً، ولكنهم لم يوافقوا الشيعة الإماميَّة على تفسير الحديث بالولاية للإمام على عليَّكِد.

وهذا ما فعله الدشتي في كتابه (إثبات الحكد لله تعالى) عندما نقل احتجاج أهل السنة بهذا الحديث، حيث رواه ونقله عنهم من دون ذكر موافقتهم أو عدم موافقتهم على صحّته ومضمونه، فقال محقق الكتاب تحت عنوان (مَن قبل هذا الحديث وصحّحه واحتجّ به): (احتجّ بهذا الحديث أكثر أهل السُّنة، وقبلوه ورَووهُ في مُصنفاتهم في السُّنة والاعتقاد والردّ على الجهميّة، ومنهم: أبو إسحاق السبيعي، والأعمش، وسُفيان، وشُعبة، وإسرائيل، وعبد الرحمن بن مهدي، ووكيع، وأبو أحمد الزبيري، وعبد الله بن رجاء، ويحيى بن أبي بكير، ومُؤمّل بن إسهاعيل، وعُبيد الله بن موسى، وأحمد بن حنبل، وعُتجًا به بن أبي شيبة، وأبو العبّاس العنبري، وغيرهم ممّن روى هذا الحديث مُحتجًا به على الجهميّة وغيرهم من أهل البدع...)(۱).

وها هو الإمام البخاري الذي يقول فيه محقّق كتاب الدشتي (الإمام البخاري صاحب الصحيح صحّحه واحتجّ به \_ أي بحديث الأطيط \_ ).

ولكن عند مراجعتنا لقول البخاري في كتابه (خلق أفعال العباد والردّ على الجهميّة وأصحاب التعطيل) نراه ينقل الحديث من دون ذكر الموافقة أو عدم الموافقة عليه، فيقول: (وقال جُبير بن مُطعِم (٢) عن النبيّ عَلَيْكَ : إنّ الله

<sup>(</sup>١) إثبات الحُدّ لله تعالى: ص١٥٤.

<sup>(</sup>٢) جبير بن مطعم بن عدي بن نوفل بن عبد مناف القرشي النوفلي، قدِم على النبيّ عَلَيْكَ في فداء أسارى بدر ثمّ أسلم بعد ذلك عام خيبر، وقيل: عام الفتح، ومات سنة (٥٨هـ) في المدينة.

حديث الأطيط

## على عرشه فوق سماواته، وسماواته فوق أرضه مثل القبّة) $^{(1)}$ .

ونحن هنا بحثنا الأساس هو ما ذكره ابن تيمية وأتباعه في حديث الأطيط حيث يذكر محقّق كتاب (إثبات الحكد لله تعالى) أسماء المحتجّين بهذا الحديث والمصرّحين بصحّته ومنهم: محمّد بن إسماعيل البخاري في كتابه في الاعتقاد وهو كتاب (خلق أفعال العباد) فقد ذكره بغير إسناد محتجّاً به (٢).

ولكن المراجعة الدقيقة لما قاله البخاري تُظهر \_كما ذكرنا \_ بوضوح أنّـه لم يكن من جملة المحتجين بالحديث ولا من المصحّحين له.

ثمّ ينقل أيضاً عن ابن تيميّة قوله: (وهذا الحديث قد يطعن فيه بعض المشتغلين بالحديث انتصاراً للجهميّة، وإن كان لا يفقه حقيقة قولهم وما فيه من التعطيل، أو استبشاعاً لما فيه من ذكر «الأطيط»، كما فعل أبو القاسم المؤرّخ [يعني ابن عساكر] ويحتجّون بأنّه تفرّد به محمّد بن إسحاق، عن يعقوب بن عُتبة، عن جبير. ثمّ يقول بعضهم: ولم يقل ابن إسحاق: حدّثني، فيحتمل أن يكون منقطعاً، وبعضهم يتعلّل بكلام بعضهم في ابن إسحاق، مع أنّ هذا الحديث وأمثاله وما يشبهه في اللّفظ والمعنى لم يزل مُتداولاً بين أهل العلم خالفاً عن سالف، ولم يزل سلف الأمّة وأئمّتها يروون ذلك رواية مصدّق به، رادّاً به على من خالفه من الجهميّة، مُتلقّين لذلك بالقبول، حتّى قد ذكره الإمام أبو بكر محمّد بن خزيمة في كتابه «التوحيد» الذي اشترط فيه

وقال محقّق الكتاب في تعليقه على الحديث: أخرجه البخاري في التاريخ الكبير: ج٢ ص٢٤، وأخرجه أبو داود في السنّة: ج٥ ص٩٤ رقم: ٤٧٢٦، وأبر خزيمة في التوحيد: ج١ ص٣٣٩، رقم: ١٤٧٠.

<sup>(</sup>١) خلقُ أفعال العباد والرّد على الجهميّة وأصحاب التعطيل: ج٢ ص٥٦.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحكدّ لله تعالى: ص١٤١.

٣٥٨ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

أنّه لا يحتجُّ فيه إلّا بأحاديث الثقات المتصلة الإسناد...)(١).

ويتابع المعلّق على كتاب (إثبات الحدّ) كلامه تحـت عنـوان (الحكـم عـلى حـديث الأطـيط، وسـاقوه في حـديث الأطـيط، وسـاقوه في مصنّفاتهم في السُّنة والاعتقاد مساق القبول والاحتجاج (٢٠).

وبعد أن يذكر من بين هؤلاء الإمام البخاري الذي نقلنا كلامه سابقاً يعدد أسماء طائفة ومجموعة من هؤلاء المحتجّين بهذا الحديث وهم:

1. عثمان بن سعيد الدارمي (٢٨٠هـ)، قال في (الردّ على الجهميّة) (باب استواء الربّ تعالى على العرش، وارتفاعه إلى السماء، وبينونته من الخلق) (٣)، وساق الأحاديث على هذا التبويب، ومنها حديث الأطيط.

ثمّ قال: (لم يزل العلماء يروون هذه الآثار، ويتناسخونها، ويصدِّقون بها على ما جاءت حتّى ظهرت هذه العصابة، فكذّبوا بها أجمع، وجهلوهم، وخالفوا أمرهم خالفَ الله بهم)(٤).

- ٢. أبو داود (٢٧٥هـ) في (السنن)، (باب الردّ على الجهميّة).
- ٣. ابن خزيمة (٣١٦هـ) في (التوحيد: ج١، ص٢٣١)، (باب استواء خالقنا العليّ الأعلى).
  - ٤. أبو عوانة (٣١٦هـ) في (صحيحه، ٢٥١٧).
  - ٥. ابن بطّة العُكبري (٣٨٧هـ) في (الإبانة الصغري، ٢٥٦).
- ٦. ابن منده (٩٩٥هـ) قال في (التوحيد، ٣/ ١٨٨): وهو إسناد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٤٢، نقلاً عن تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحَدّ لله تعالى: ص١٤٠.

<sup>(</sup>٣) الردّ على الجهمية: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) الردّ على الجهمية: ص٥٦.

حديث الأطيط

صحيح متصل من رَسم أبي عيسى والنسائي.

٧. عُبيد الله بن سعيد السِّجزي (٤٤٤هـ) في رسالته (الردِّعلى من أنكر الحرف والصوت...).

- ٨. الحسين بن مسعود البَغوي (١٦هـ) في (شرح السُّنَّة، ١/ ١٧٥).
  - ٩. ابن الزاغوئي وله جزء في تصحيحه.
    - ۱۰. الدشتي (۲۲۵ هـ).
- ١١. ابن تيميّة (٧٢٨هـ) في (بيان تلبيس الجهميّة) [ نقلنا كلامه سابقاً].
  - ١٢. ابن القيّم (٥١هـ). قال: إسناده حسن.
- ١٣. الهيثمي (٨٠٧هـ). قال في (مجمع الزوائد، ١/ ٨٤): رواه البزار ورجاله رجال الصحيح.
- ١٤. محمّد بن عبد الوهّاب (١٢٠٦هـ). فقد احتجّ به في كتاب (التوحيد): (باب لا يستشفع بالله على خلقهِ).
- 10. عبد اللطيف بن عبد الرحمن (١٢٩٣هـ) من أئمّة أهل نجد، قال في (الرسائل والمسائل النجديّة، ٣/ ٢٤٤): (وهذا الحديث لا يستطيع سماعه الجهميّ، ولا يؤمن به إلّا أهل السُّنّة والجماعة الذين عرفوا الله بصفات كماله، ونزّهوه أن يستوى على ما لا يليق بكماله وقدسه من سائر مخلوقاته).
  - ١٦. شرف الحقّ العظيم آبادي في (عون المعبود، ١٣ / ١٠)(١٠.

### ثقل الله تعالى في مدرسة التجسيم

تبيّن لنا أنّ ابن تيميّة كان من الموافقين على أحاديث الأطيط، ويحسّن أسناد تلك الأحاديث، وهي من ثمّ معتبرة عنده، ويمكن الاعتباد عليها من

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٤١ ـ ١٤٤.

٣٦٠ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

حيث المضمون أيضاً.

فهو إذن لا يناقش لا بالسند ولا بالمضمون، وهذا يعني أنّه يلتزم بكلّ لوازم الحديث والتي من أهمّها إثبات الثقل لله سبحانه وتعالى، وهو يؤكّد التزامه وقبوله بلوازم أحاديث الأطيط، ومن الشواهد على ذلك ما نقلناه سابقاً عنه في (بيان تلبيس الجهميّة) في حديثه عن روايات كعب الأحبار وغيره في أحاديث الأطيط، وتوثيقه لكعب، واعتباره أنّ هذه الأحاديث منقولة عن أجلّ الأئمّة، وبعد ذلك عن مسألة الثقل يقول: (ولم ينكروا ما فيه من قوله: «من ثقل الجبّار فوقهنّ»، فلو كان هذا القول مُنكراً في دين الإسلام لم يحدّثوا به على هذا الوجه...)(۱).

فهو يؤكّد هذه الحقيقة التي هي من أخصّ وأهمّ لوازم الجسميّة، فالجسم من أهمّ لوازمه وخواصّه الثقل، إضافة إلى ما تقدّم من الحدّ، والتحيّز، والحجم.

ويتابع ابن تيميّة تأكيده على صحّة الحديث ومضمونه في كتابه (مجموعة الفتاوى)، حيث إنه بعد أن ينقل الحديث عن النبيّ عَلَيْكَ يقول: (ولفظ الأطيط قد جاء...)(٢) ثمّ يبيّن الألفاظ المتعدّدة للحديث وأنّه لا تنافي في جمعها.

وفي موضع آخر من الكتاب يشير أيضاً إلى هذا الحديث بشكل واضح وصريح، وينقل الحديث ولا يرده (٣). ولا شكّ بأنّ نقل الحديث وتصحيح سنده وعدم ردّ مضمونه خير شاهدٍ على رضاه وقبوله به.

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٣ ص٢٦٨ .

<sup>(</sup>٢) مجموعة الفتاوى: ج١٦ ص ٢٤١-٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٥٦ ص١٠٦.

وتأييداً لما فهمناه من كلام ابن تيميّة في موافقته على حديث الأطيط، نشير إلى أنّ هذا الفهم نجده في جملة من كلمات أعلام المسلمين، من أتباعه وغير أتباعه الذين أكّدوا قبول ابن تيميّة لحديث الأطيط ومنهم ابن بطّة العكبري في كتاب (شرح كتاب الشرح والإبانة على أصول السنّة والديانة وجانبة المخالفين) حيث يقول في ذيل هذا الحديث بعد أن ينقله: (...قال المؤلّف: إنّ الله عزّوجلّ على العرش، وللعرش أطيط كأطيط الرّحل الجديد، وحديث الأطيط معروف ضعّفه بعض العلاء، وحسّنه بعضهم كشيخ الإسلام ابن تيميّة لشواهده...)(۱).

وكذلك من الموارد التي أشارت إلى اعتقاد ابن تيميّة بهذا الحديث واحتجاجه بهذه النصوص ما ورد في كتاب (إثبات الحدّ لله تعالى) والذي نقلناه سابقاً.

ومن الواضح تصريح أعلام هذه المدرسة بلوازم الحديث (أي الثقل لله تعالى) وقبولهم بل تأكيدهم على القبول بهذا اللازم، وقد نقل محقّق كتاب (إثبات الحدّ لله تعالى) كلمات جملة من هؤلاء، وذلك بعد أن ذكر الاعتراض الوارد من البعض على لوازم الحديث ومنهم محقّق كتاب (السُّنة) لعبد الله بن أحمد، حيث يقول المحقّق القحطاني: (والذي أراه أنّ هذا كلام في كيفيّة الصفة لا يدعمه دليل صحيح، وما صحّ في كتاب الله وسُنة رسوله يُغنينا عن هذا) (۱)!

يُعقّب ويعلّق محقّق كتاب إثبات الحَدّ على هذا الكلام من القحطاني رافضاً كلامه بالقول: (قلت: إن كان مراده إنكار ما دلّ عليه هذا الأثر من

<sup>(</sup>١) شرح كتاب الشرح والإبانة على أُصول السنّة والديانة ومجانبة المخالفين: ج٣ ص٠٧٠.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحَدّ لله تعالى: ص١٦٤، نقلاً عن كتاب السنّة، ج٢ ص٥٥٥.

نسبة الثقل لله تعالى فهو كلامٌ مردود مخالف لما عليه السلف الصالح، والحمد لله فقد أراحنا ونسب هذا القول إلى محض رأيه، ولم ينسبه إلى أحدٍ من السلف)(١).

فإذن القول بعدم جواز نسبة الثقل لله تعالى \_ بحسب المحقّق المذكور \_ هو كلام مخالف للسلف الصالح.

ثمّ يتابع المحقّق كلامه فيورد شواهد من النصوص المتواترة وكلمات علماء السلف والتي تثبت الثقل لله تعالى، فيقول: (أما ما دلّ عليه هذا الأثر من نسبة «الثقل» لله تعالى فقد شهدت له النصوص، وتواردت عليه عبارات السلف وأهل العلم من غير نكير، ومن ذلك:

١. أثر عبد الله بن مسعود، وفيه قوله: «... وأوّل من يعلم غضبه حملة العرش، يجدونه يثقل عليهم».

٢. أثر عبد الله بن عبّاس في تفسير قوله تعالى: ﴿تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ ﴾ (مريم: ٩٠)، قال: الثقل.

قال: رواه الدارمي في «الردّ على الجهميّة: ٨٨»، وأبو الشيخ في «العظمة: ٢٣٥»، والحاكم في «المستدرك: ٢/ ٤٤٢»، وقال: صحيح الإسناد. ووافقه الذهبي. وروى نحوه ابن جرير في «تفسيره: ٢٥/ ٧».

٣. أثر كعب الأحبار الطويل وفي آخره: «... فما مِن الـسماوات سماء إلّا لها أطيط كأطيط الرَّحل العِلافي أوّل ما يرتحِل من ثِقل الجبّار...».

قال أبو صالح: «العِلافي»: الجديد يريد.

رواه السيخ في «العظمة: ٢٣٤»، وصحّحه: ابن القيّم في «اجتماع الجيوش: ص٢٠٢»، والذهبي في «العلوّ».

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٦٤.

حديث الأطيط .....

٤. قال خالد بن معدان: إنّ الرحمن سبحانه وتعالى ليثقل على حملة العرش.

- ٥. قال الحسن في تفسير قوله تعالى: ﴿السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ ﴾ (المزمّل: ١٨) قال: مُثْقَلَةٌ به مُوقِرة.
- ٦. قال مجاهد في تفسير قوله تعالى: ﴿السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ ﴾ قال: مُثْقَلَةٌ به.
   وفي لفظ: تنفطر من ثِقَل رَبِّها تعالى.
  - ٧. وعن عكرمة نحوه.
    - ٨. وعن قتادة نحوه.
- ٩. قال أبو المظفّر السمعاني في تفسيره: وقد ورد عن كثيرٍ من السَّلف أنّ قوله: «مُنْفَطِرٌ بِهِ»: أي بالله، وهو نزول يوم القيامة لفصل القضاء بلا كيف.
- ١٠ قال محمّد بن إسحاق \_ في وصف حملة العرش \_ : فكان ممّا وَصَفَهم
   به أهل الكتاب الأوّل صفة لم ننكرها لمعرفتنا ثِقَل ما عليهم من عظمته....
- 11. قال القاضي أبو يعلى: اعلم أنّه غير مُمتنع حمل الخبر على ظاهِرهِ أن ثقله يَحصل بذات الرّحن، إذ ليس ذلك ممّا يحيل صفاته....
  - ١٢. قال ابن تيميّة «وقد نقلنا قوله سابقاً فراجع».
- ١٣. قول ابن القيم في «النونيّة: ص٩٩ ـ ١٠٠». وذكر قصيدة نظمها في ثقل الله تعالى)(١).

فهذه طائفة من علماء هذه المدرسة نطقت صراحةً وبوضوح بثبوت نسبة الثقل لله تعالى، وتبنيها لهذا الرأي.

وقد وافق ابن تيميّة على هذا الرأي أتباعه من المعاصرين وهم أتباع محمّد بن عبد الوهّاب، واعتقدوا بلوازم حديث الأطيط.

<sup>(</sup>١) إثبات الحَدّ لله تعالى: ص١٦٤ ـ ١٦٦.

ومن الكتب الأساسية لمدرسة التجسيم وأعلامها ممين ذكروا حديث الأطيط وقبلوا بلوازمه، نذكر ما قاله ابن قيّم الجوزيّة في قصيدته النونيّة وشرحها للشيخ محمّد خليل هرّاس أحد أعلام الوهّابية المعاصرين، وفيها:

ن الله ربّ العرش أعظم شـأن

واذكر حديثاً لابن إسحاق الرضي ذاك الصدوق الحافظ الربّاني في قصّة استسقائهم يستشفعو نإلى الرسول بربّه المنّان فاستعظم المختار ذاك وقال شأ الله فوق العرش فوق سمائه سبحان ذي الملكوت والسلطان ولعرشه منه أطيطٌ مثل ما قد أطّ رحل الراكب العجلان(١)

ففي قول ابن القيم: (الله فوق العرش فوق سمائه) دلالة واضحة على أنَّـه يؤمن بمقولة العلوّ والفوقيّة المكانيّة لا المعنويّة لله تعالى، والشاهد على ذلك قوله: (ولعرشه منه أطيط...).

فابن القيم إذن من الموافقين على حديث الأطيط وعلى سنده ومضمونه، وإلاَّ لما ضمَّنه في قصيدته النونيَّة التي يقولون عنها بأنَّها قصيدة التوحيد.

ويعلّق شارح القصيدة الشيخ محمّد خليل هراس على كلام ابن قيم، فيقول: (... بُعد ما بين سماء وسماء، وبُعد ما بين السماء السابعة والعرش، وأنّ الله فوق ذلك مستوعلى عرشه، وأنّ للعرش منه أطيطاً وهو صوت الرحل الجديد كأطيط الرحل لراكب عجلان أي مغذ [أي سريع] في سيره.

فالرسول عَنْ الله عنه الله عنه الله عن وجلّ وعظمته تربية للمهابة في قلبه حين قال تلك القولة النكراء التي

<sup>(</sup>١) شرح القصيدة النونيّة المسيّاة الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية: ج١ ص٢٧٧.

أطلقت لسان رسول الله عَلَيْكَ بالتسبيح والثناء، فدلّ هذا على أنّ التعظيم والتنزيه ليس بنفي الجهة والاستواء كما يدّعي الجهميّة السفهاء)(١).

والشاهد المهم في كلام الشيخ هراس قوله: (فدل هذا على أنّ التعظيم والتنزيه ليس بنفي الجهة) وهو دليل على أنّ الوهّابية التي يمثّلها هراس لا تنزّه الله تعالى عن الجهة، والجهة عندهم هي «الفوق»، ومن لا يعتقد بذلك في نظرهم هو من السفهاء.

ونفس هذا الكلام نجده في أقوال عَلم من أعلام الوهّابية المعاصرين، وهو ما ورد في (التعليق المختصر على القصيدة النونيّة المسيّاة الكافية السافية) للشيخ صالح بن فوازن العبد الله الفوزان، حيث يقول بعد مقطع (ولعرشه منه أطيط مثلها قد أطّ رحل الراكب العجلان...) من قصيدة ابن القيم الجوزية معلّقاً: (وهذا فيه إثبات العلوّ لله عزّ وجل، وفي الحديث نفسه أخبر العرش يئطّ من عظمة الله واستوائه كها يئط الرّحل بالراكب...)(٢).

ومن اللطيف أن نذكر تعليق أحدهم على مقولة هـؤلاء في إثبات الجهة والفوقية لله تعالى بأن أصحاب هـذا الرأي يتصوّرون أن الكرة الأرضية مسطّحة ومستوية، ولهذا يشيرون إلى الله تعالى بالجهة وأنّه فوق، ولو كانوا يؤمنون بأنّ الأرض كروية لأدركوا أنّ الإشارة إلى الجهة الأعلى تكون إشارة إلى الأسفل، فالله في آنٍ واحد عندما تـدعوه يكون في الأعلى وفي الأسفل؟ وفي الكرة الأرضية شال وجنوب فالإنسان عندما يدعو الله تعالى حالة كونه في الجنوب مثلاً فأين يكون الله تعالى؟

(١) المصدر نفسه: ج١ ص٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢) التعليق المختصر على القصيدة النونيّة: ج٢ ص٤٤٦-٤٤٣.

وعلى هذا النهج سار محمّد بن عبد الوهّاب فأشار إلى حديث الأطيط في كتابه أصول الإيهان، وبعد أن ذكر سؤال أو مقولة الأعرابي للنبيّ عَلَيْكَ ذكر ما أجابه به رسول الله عَلَيْكَ حيث قال: «...و يحك أتدري ما تقول؟» وسبّح رسول الله عَلَيْكَ فها زال يسبّح حتّى عُرِف ذلك في وجوه أصحابه، ثمّ قال عرشه على سماواته لهكذا، وقال بأصابعه مثل القبّة عليه، وإنّه ليئط به أطيط الرّحل بالراكب».

ثمّ ذكر رواة الحديث فقال: (رواه أبو داود «٢٧٦» وابن خزيمة في التوحيد «ص٦٩»، وابن عاصم في السنّة «ص٥٧٥» بسندٍ ضعيف، فيه عنعنة ابن إسحاق، وهو مدلِّس)(١).

وفي نسخة أخرى من كتاب محمّد بن عبد الوهّاب قال صالح بن فوزان الفوزان في الشرح: (فالعرش مع عظمته وسعته يحصل له التأثّر الذي عبر عنه عنه عنه عنه عنه المعالمة والله ليعطّ به أطيط الرحل بالراكب)(٢).

فهل هذا التأثّر الحسّي شيء غير «الثقل»؟

وفي موضع آخر من الكتاب يقول الفوزان: (بيان: أنّه إذا كان هذا العرش على عظمة الله عزّ وجلّ، العرش على عظمة الله عزّ وجلّ، فكيف بغيره من المخلوقات؟).

وهل هذا يعني أنّ الله تعالى إذا صار على بعض المخلوقات فلن يبقى لها أثر؟! وهل هذا إلّا التجسيم والتشبيه لله سبحانه وتعالى؟

وبالعودة إلى رأي ابن تيميّة فإنّه -كما تقدّم - يعتقد بصحّة سند الحديث

<sup>(</sup>١) أُصول الإيمان: ص٨٦.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الإيمان: ص١٧٢.

ومضمونه، وأنّه منقول عن الأئمّة الكبار، وقد حدّثوا به هم وغيرهم، ولم ينكروا ما فيه «من ثقل الجبّار فوقهن»، وأنّ هؤلاء الأئمّة لما كان هذا القول منكراً في دين الإسلام عندهم لم يحدّثوا به على هذا الوجه.

وفي مواضع أخرى يثبت أنّ الله سبحانه وتعالى له جلوس ولكن لا كجلوسنا، كما صرّح بذلك في كتاب (شرح حديث النزول) حيث يقول: (وإذا كان قعود الميّت في قبره ليس هو مثل قعود البدن، فما جاءت به الآثار عن النبيّ من لفظ القعود والجلوس في حقّ الله تعالى كحديث جعفر بن أبي طالب وحديث عمر وغيرهما أولى أن لا يماثل صفات أجسام العباد)(١).

فالجلوس والقعود إذن عند ابن تيميّة حقيقي ولكنّه ليس كجلوسنا أو قعودنا، ومفاد ذلك أنّه أيضاً يفسّر الاستواء على العرش بمعنى القعود والجلوس.

قد يقول قائل بأنّنا نحمّل كلام الشيخ ابن تيميّة ما لا يحتمله، وننسب إليه أقوالاً لا يدّعيها وليست هي مراده؟

والجواب نأتي به من أحد أتباع وأقطاب هذه المدرسة وهو الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البرّاك الذي لم يحتمل مثل هذا الكلام الذي قال به ابن تيميّة فحاول تخليصه منه بالقول: (أمّا لفظ القعود فلم يُذكر في الآثار المرويّة في تفسير الاستواء، فأمّا لفظ الجلوس فقد ورد في بعض الآثار بنسبة الجلوس إلى الله تعالى، وأنّه يجلس على كرسيّه كيف شاء سبحانه، وربها أطلق بعض الأئمّة هذا اللفظ أيضاً وهو بمعنى القعود، بل قد ورد القعود - أيضاً - في بعض الآثار، وسياق كلام الشيخ يشعر بأنّ الاستواء يتضمّن القعود، لكن

<sup>(</sup>١) شرح حديث النزول: ص٠٠٠.

٣٦٨ ...... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

الأولى التوقّف في إطلاق هذا اللفظ إلّا أن يثبت)(١).

فمن كلام البرّاك يتضح أنّ نسبة القول لابن تيميّة بأنّه يفسّر الاستواء بالقعود والجلوس، وأنّ هذا القعود والجلوس يكون له أثرٌ على الكرسي والعرش بنحوٍ يخرج بصوتٍ كالأطيط، أمرٌ لا ريب فيه، وأنّه من مباني ابن تيميّة الواضحة.

## موقف علماء أهل السنتامن حديث الأطيط

على الرغم من المحاولات اليائسة التي قام بها البعض ومنهم ابن تيميّة وأتباعه لتصوير القول بنسبة الثقل والجلوس والقعود لله تعالى على أنّها عقيدة كبار الأئمّة وأهل الحديث، إلّا أنّ هذه المحاولات لم تصمد أمام تصريحات كبار علماء السنّة ممّن كان لهم رأيٌ مخالف لهذه العقيدة.

وسنحاول في هذه الفقرة من البحث الإطلالة على كليات هؤلاء الأعلام ليتضح لنا واقعاً فيها إذا كان الرأي الذي اختاره ابن تيميّة في مسألة الأطيط والجلوس والقعود، هل هو حقّاً رأي أهل السنة والجهاعة، أم أنّه ليس كذلك.

المورد الأوّل: ما ورد في كتاب (العلوّ للعليّ العظيم وإيضاح صحيح الأخبار من سقيمها) للذهبي.

فبعد أن ينقل رواية النبيّ سَلَيْكُ مع الأعرابي، وما قاله النبيّ سَلَكُ له: «ويحك أتدري ما الله، إنّ عرشه لعلى سماواته وأرضه هكذا، وأرانا وهبّ بيده هكذا، وقال مثل القبّة \_ أي شبّهه \_ وإنّه ليئطُّ أطيط الرّحل بالراكب...»(٢)،

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة التدمرية: ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) العلوّ للعليّ العظيم: ج١ ص١٤.

علّق الذهبي على هذا الحديث بالقول: (هذا حديثٌ غريبٌ جدّاً فردٌ، وابن إسحاق حجّةٌ في المغازي إذا أسند، وله مناكير وعجائب، فالله أعلم أقال النبيّ عَلَيْكِ هذا أم لا، والله ليس كمثله شيء)(١).

وهذا تشكيكٌ واضح من الذهبي بسند الحديث وفي نسبته للنبيّ عَالِيَّكَ، في قبال من قال بأنّه منقول عن أجلّه الأئمّة .

ولتوضيح ما قاله الذهبي حول هذا الحديث بأنّه (غريب فرد)، نذكر ما قاله الحافظ القسطنطيني في كتاب (نتيجة النظر في نخبة الفكر) حول الحديث الغريب، يقول: (والقسم الرابع: الغريب، وهو ما ينفر دبروايته واحدٌ من الرواة في أيّ موضع كان ذلك الانفراد واقعاً من السند، وهو المسمّى بالغريب، سمّى بذلك لبعده عن إفادة العلم)(٢).

فالحديث إذن عندما يكون غير موثوق به وغير مطمأن له ومستغرباً يكون بعيداً عن إفادة العلم.

ثمّ يقول: (ومنه ما هو غير صحيح وهو الغالب في الغريب.. قال إبراهيم النخعي: كانوا يكرهون الحديث الغريب، وقال مالك: شرّ العلم الغريب، وخير العلم الظاهر الذي قد رواه الناس، وقال أحمد بن حنبل: لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنّها مناكير وعامّتها عن الضعاف، وأيضاً ما هو غريب من جهة المتن والإسناد معاً)(٣).

وهذا المعنى جاء أيضاً بشكل واضح وصريح في كتاب (الحديث الضعيف وحكم الاحتجاج به) للدكتور عبد الكريم الأخضير؛ يقول:

<sup>(</sup>١) العلوّ للعليّ العظيم: ج١ ص١٦٥.

<sup>(</sup>٢) نتيجة النظر في نخبة الفكر: ص٧١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

(النوع الثالث: الغريب، والغريبُ والفردُ مترادفان لغةً واصطلاحاً)(١).

ولابد من المقارنة بين ما قاله الذهبي عن هذا الحديث بأنّه (غريب جدّاً وفردٌ) وما قاله الدشتي في إثبات الحدّعن حديث الأطيط: (هذا حديثٌ صحيح، رواته على شرط البخاري ومسلم، وقد أخرج هذا الحديث عامّة العلماء من أئمّة المسلمين في كتبهم التي قصدوا فيها نقل الأخبار الصحيحة وتكلّموا على توثقة رجاله وتصحيح طريقه)(٢).

المورد الثاني: ما ورد في (سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة) لمحمّد ناصر الألباني، قال: (إنّ كرسيّه وسع السماوات والأرض وإنّه ليقعد عليه ما يفضل منه مقدار أربع أصابع، ثمّ قال: بأصابعه فجمعها وأنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد إذا رُكب من ثقله... منكر، وما قاله، وكذلك رواه أبو محمّد الدشتي من طريق الطبراني وغيره عن أبي بكير، ولكنّه قال هذا حديثٌ صحيح ورواته على شرط البخاري ومسلم، كذا قال وهو خطأ بيّنٌ مزدوج، فليس الحديث بصحيح، ولا رواته على شرطهما، فإنّ عبد الله بن خليفة لم يوثقه غير ابن حبّان، وتوثيقه لا يعتدّ به، ولذلك قال الذهبي في ابن خليفة لا يعتدّ به، ولذلك قال الذهبي في ابن خليفة لا يكد يُعرف فأنّى للحديث الصحّة، بل هو حديثٌ مُنكر عندي، ومثله حديث ابن إسحاق في المسند وغيره، وفي آخره: إنّ عرشه لعلى سماواته وأرضه هكذا مثل القبّة وإنّه ليئطٌ به أطيط الرّحل بالراكب، وابن إسحاق مدلسٌ ولم يصرّح بالسماع في شيء من الطرق، ولذلك قال الذهبي في العلوّ: هذا حديثٌ غريب جدّاً فردٌ... هذا حال هذا الحديث وهو الأوّل من حديثي

(١) الحديث الضعيف وحكم الاحتجاج به: ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) إثبات الحدّ لله عزّ وجلّ: ص١٤٩.

فيتبيّن أنّه يوجد حديثان، والحديث الأوّل تبيّن للألباني أنّه غير صحيح، ومدلّس، وليس على شرط الشيخين.

وأمّا الحديث الثاني فيبيّنه الألباني بقوله: («يقول الله عزّ وجلّ للعلماء يوم القيامة إذا قعد على كرسيّه لقضاء عباده: إنّي لم أجعل علمي وحكمي فيكم إلّا وأنا أريد أن أغفر لكم ما كان فيكم ولا أُبالي» موضوعٌ بهذا التهام... رواه فلان، قلت: وهذا سندٌ موضوع فإنّ مداره على العلا ابن مسلمة أبي سالم وقال:....

والخلاصة: أنّ الحديث موضوع بهذا السياق وفيه لفظة منكرة جدّاً وهي قعود الله تبارك وتعالى على الكرسي، ولا أعرف هذه اللفظة في حديث صحيح وخاصّة أحاديث النزول وهي كثيرة جدّاً... وقد روي الحديث بهذه اللفظة من طرق أخرى كلّها ضعيفة، وبعضها أشدّ ضعفاً من بعض، فلابد من ذكرها لئلّا يغتر بها أحدُ لكثرتها فيقول بعضها يقوّي بعض، كيف وقد أورد بعضها ابن الجوزى في الموضوعات) (٢).

المورد الثالث: ما ورد في كتاب (السنة) للحافظ الشيباني، ومعه (ظلال الجنة في تخريج السنة)، بقلم محمّد ناصر الألباني، فبعد أن ينقل الألباني الحديث رقم ٥٧٥ يقول: (إسناده ضعيف ورجاله ثقات، لكن ابن إسحاق مدلّس، ومثله لا يحتجّ به إلّا إذا صرّح بالتحديث، وهذا ما لم يفعله في ما وقفت عليه من الطرق، ولذلك استغربه الحافظ ابن كثير في تفسير آية

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها: ص٢٥٦، الحديث رقم: ٨٦٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ٢٥٨، الحديث رقم: ٨٦٧.

الكرسي في تفسيره، ثمّ إنّ في إسناده اختلافاً كما يأتي ذكره)(١).

وخلاصة ما قاله الألباني في (سلسلة الأحاديث الصحيحة...) في ذيل هذا الحديث (الأطيط): (ما السماوات السبع في الكرسي إلّا كحلقة ملقاة بأرض فلاة كما في بعض الروايات أنّه موضع القدمين، وأنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل الجديد، وأنّه يحمله أربعة أملاك لكلّ ملك أربعة وجوه، فهذا كلّه لا يصحّ مرفوعاً عن النبيّ عليه، وبعضه أشدّ ضعفاً من بعض، وقد خرّجت بعضها فيما علّقناه على كتاب...)(٢).

المورد الرابع: ما ورد في (سنن أبي داود) للإمام السجستاني، بتحقيق شعيب الأرنؤوط، فبعد أن ينقل الأرنؤوط الحديث رقم ٢٠١، عن جبر بن معم عن أبيه عن جدّه (قال: أتى رسول الله أعرابي فقال: يا رسول الله جهدت...) \_ يقول: (إسناده ضعيف، ثمّ قال المنذري ومحمّد بن إسحاق مدلّسٌ، وإذا قال المدلّس: «عن فلانٍ» ولم يقل: «حدّثنا» أو «سمعتُ «أو «أخبرنا» لا يحتجّ بحديثه. وإلى هذا أشار البزّار، مع أنّ ابن إسحاق إذا صرّح بالسماع اختلف الحفّاظ في الاحتجاج بحديثه، فكيف إذا لم يصرّح بالسماع... وقد طعن فيه غير واحدٍ من الأئمّة وكذّبه جماعة منهم من الأئمّة، وممّن ضعّفه من المعاصرين الشيخ ناصر الألباني، وغير ذلك وهو كثير) ".

المورد الخامس: ما ورد في ذيل كتاب (العظمة) للشيخ الأصفهاني، تحقيق رضاء الله بن محمّد بن إدريس المباركفوري.

<sup>(</sup>١) كتاب السنّة، ومعه ظلال الجنّة: ص٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) سلسلة الأحاديث الصحيحة: ج١ ص٢٢٦، الحديث رقم: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: ج٧ ص١٠٧ ـ ١٠٨، الحديث رقم: ١٠٦.

هذا المحقّق للكتاب بعد أن ينقل الحديث رقم (١٩٣) يقول: (وإنّ له أطيطاً كأطيط الرّحل... ولهذا الاختلاف في السند والمتن قد رمي الحديث بالاضطراب، فقال ابن الجوزي: هذا حديثٌ لا يصحّ عن رسول الله علي وإسناده مضطرب جدّاً... وتارةً يرويه ابن خليفة عن عمر عن رسول الله وتارةً يقفه على عمر ولا يرويه عن رسول الله، وتارةً يوقف على ابن خليفة، وتارةً يأتي: فما يفضل منه إلّا أربع أصابع، وكلّ هذا تخليط من الرواة فلا يعوّل عليه، وقال ابن كثير: ثمّ منهم من يرويه عن عمر موقوفاً، ومنهم من يرويه عن عمر مرسلاً، ومنهم من يزيد في متنه زيادة غريبة، ومنهم من يويه عن عمر مرسلاً، ومنهم من يزيد في متنه زيادة غريبة، ومنهم من يوقفه غير ابن حبّان وقال فيه: لا يكاد يُعرف، وقال ابن كثير: ليس بذلك يوثقه غير ابن حبّان وقال فيه: لا يكاد يُعرف، وقال ابن كثير: ليس بذلك المشهور، وفي ساعه من عمر نظرٌ أصلاً) (١).

المورد السادس: ما ورد في تعليقة كتاب (الشريعة) للإمام المحدّث الآجري، للدكتور عبد الله الدميجي. فبعد نقل حديث الأطيط بكامله يشير المعلّق إلى أنّ إسناده ضعيف ويقول: (بين اختلافهن ثمّ العرش فوق ذلك وأنّ الله كذا... إسناده ضعيف؛ فيه علّتان)(٢).

المورد السابع: ما ورد في كتاب (السنّة) للإمام أبي بكر أحمد بن عمر بن أبي عاصم، حقّقه وخرّج أحاديثه الدكتور باسم بن فيصل الجوابرة، أستاذ الحديث بكليّة أصول الدِّين بجامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة في الرياض، يقول المعلّق عن حديث الأطيط: (إسناده ضعيف)(٣).

<sup>(</sup>١) العظمة: ج٢ ص٥٤٩ .

<sup>(</sup>٢) الشريعة: ج٣ ص١٠٩٠.

<sup>(</sup>٣) السنّة: ج١ ص٣٩٣.

المورد الثامن: ما ورد في التعليق والتحقيق على كتاب (تاريخ مدينة السلام وأخبار محدّثيها...) للخطيب البغدادي، والمحقّق هو الدكتور بشّار عوّاد معروف الذي يقول عند نقل رواية الأطيط: (وإنّ عليه هكذا وإنّه ليئطُّ به أطيط الرحل بالركاب... إسناده ضعيف فيه فلان وفلان...)(١).

والعجب كلّ العجب من أمثال الذهبي الذي يعتبر هذا الحديث كما ذكرنا سابقاً بأنّه (غريبٌ جدّاً فردٌ) كيف يقول مثل هذا القول ثمّ يذهب إلى تقليد غيره في عدم ردّه لهذه الرواية فقط لأنّ البعض من الأعلام قبلوها، ولهذا يقول في كتابه (العرش) بعد أن ينقل رواية الأطيط: (هذا حديثٌ محفوظ من حديث أبي إسحاق السبيعي إمام الكوفييّن في وقته، سمع من غير واحدٍ من الصحابة، وأخرجا حديثه في الصحيحين، وتوفيّ سنة سبع وعشرين ومائة، تفرّد بهذا الحديث عن عبد الله بن خليفة من قدماء التابعين، لا نعلم حاله بجرح ولا تعديل....

قلت: وهذا الحديث صحيح، عند جماعة من المحدّثين، أخرجه الحافظ ضياء الدِّين المقدسي في صحيحه، وهو من شرط ابن حبّان، فلا أدري أخرجه أم لا؟ فإنّ عنده أنّ العدل الحافظ إذا حدّث عن رجلٍ لم يعرف بجرح، فإنّ ذلك إسنادٌ صحيح.

فإذا كان هؤ لاء الأئمّة أبو إسحاق السبيعي، والثوري، والأعمش، وإسرائيل، وعبد الرحمن بن مهدي، وأبو أحمد الزبيري، ووكيع، وأحمد بن حنبل، وغيرهم ممّن يطول ذكرهم وعددهم، الذين هم سُرُج الهدى ومصابيح الدُّجى، قد تلقّوا هذا الحديث بالقبول وحدّثوا به ولم ينكروه، ولم

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة السلام: ج٥ ص٦٧.

يطعنوا في إسناده، فمن نحن حتّى ننكره ونتحذلق عليه؟ بل نؤمن بـ ه ونكـل علمه إلى الله عزّ وجلّ)(١).

والأعجب من ذلك ما يذكره محقّق الكتاب الدكتور محمّد بن خليفة التميمي الأستاذ المشارك بالجامعة الإسلاميّة بالمدينة المنوّرة حيث يعلّق على حديث الأطيط الذي ذكره الذهبي فيقول: وأورده \_أي حديث الأطيط ابن الجوزي في العلل المتناهية (١/٥) وقال بعد سياقه للحديث: (هذا حديثٌ لا يصحّ عن رسول الله علي وإسناده مضطرب جدّاً، وعبد الله بن خليفة ليس من الصحابة، فتارة يرويه ابن خليفة عن عمر، عن رسول الله عليه، وتارة يقفه على عمر، وتارة يوقف على ابن خليفة).

وأورده ابن كثير في تفسيره (١/ ٣١٠) وعزاه للبزّار في مسنده... وقال ابن كثير: (من حديث أبي إسحاق السبيعي، عن عبد الله بن خليفة وليس بذاك المشهور، وفي سماعه عن عمر نظر، ثمّ منهم من يرويه عن عمر موقوفاً، ومنهم من يرويه عن عمر مُرسلاً، ومنهم من يزيد في متنه زيادة غريبة، ومنهم من يخذفها).

إلى أن يقول: (فلو لم يكن في الحديث إلّا اختلاف الروايتين \_هذه تنفي ما أثبتت هذه \_ولا يمكن مع ذلك الجزم بأنّ رسول الله عَنْ أراد الإثبات، وأنّه يفضل من العرش أربعة أصابع لا يستوي عليها الربّ.

وهذا معنى غريب ليس له قطّ شاهد في شيء من الروايات، بل هو يقتضي أن يكون العرش أعظم من الربّ وأكبر، وهذا باطل، مخالف للكتاب والسنّة والعقل.

<sup>(</sup>١) العرش: ج٢ ص١٩ ١١-١٢٢.

ويقتضي أيضاً أنّه إنّا عرف عظمة الربّ بتعظيم العرش المخلوق وقد جعل العرش أعظم منه. فما عظم الربّ إلّا بالمقايسة بمخلوق وهو أعظم من الربّ. وهذا معنى فاسد، مخالف لما علم منه الكتاب والسنّة والعقل.

فإنّ طريقة القرآن في ذلك أن يبيّن عظمة الربّ، فإنّه أعظم من كلّ ما يعلم عظمته. فيذكر عظمة المخلوقات ويبيّن أنّ الربّ أعظم منها...)(١).

وإلى هنا يكون قد تبيّن لنا أنّ رأي أهل السنّة والجماعة في حديث الأطيط هو أنّه حديث باطل مضموناً، حتّى لو كان الحديث صحيحاً سنداً، فكيف الحال والحديث باطل حتّى سنداً.

ولذا نجد أنّ شارح العقيدة الطحاويّة الإمام القاضي أبي العزّ الدمشقي الذي ضمّن كتابه ما يحتاج المكلّف إلى معرفته، ونال شهرةً واسعة، وأنّ كلّ ما فيه من قضايا الاعتقاد ومسائله وما يمتُّ إليها بسبب على طريقة أهل السنّة والجهاعة، يقول كها نقلنا عنه كلامه سابقاً (وتعالى الله عن الحدود والغايات والأركان والأعضاء والأدوات، لا تحويه الجهات الستّ كسائر المتدعات).

وهذا هو نظر أهل السنّة والجماعة وموقفهم الحقيقي في أنّ الله تعالى لا تحويه الجهات، لا كما يقول ابن تيميّة وأتباعه.

ونختم هذا البحث بما نقله الإمام أبو زهرة من مناقشة ابن الجوزي لابن تيميّة حيث أنّه يذكر كيف تجرّد العالم الفقيه الأثري ابن الجوزي للردّعلى أمثال ابن تيميّة وأتباعه حيث كان له عدّة مؤاخذات على هذه المدرسة ومنها:

(السابع: أنّهم حملوا الأحاديث على مقتضى الحسّ، فقالوا ينزل بذاته وينتقل ويتحوّل بذاته، ثمّ قالوا: لا كها نعقل، فغالطوا من يسمع، وكابروا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٢ ص١١٧\_١١٨.

حديث الأطيط .....

الحسّ والعقل.

هذا نصّ كلام ابن الجوزي، وهو مؤدّى كلامهم، ومها يحاولون نفي التشبيه فإنّه لاصقٌ بهم، وإذا جاء ابن تيميّة من بعده بأكثر من قرن، وقال إنّه اشتراك في الاسم لا في الحقيقة، فإنهم إن فسّر وا الاستواء بظاهر اللفظ، فإنّ الاعتقاد والجلوس والجسميّة لازمة لا محالة، وإن فسّر وه بغير المحسوس فهو تأويل، وقد وقعوا فيها نهوا عنه، وفي الحالين قد خالفوا التوقّف الذي سلكه السلف)(۱).

## أهل البيت ومقولة الثقل لله تعالى

إنّ رأي أهل البيت علي في هذه المقولة وموقفهم من نسبة الثقل لله تعالى لا ينفصل بحالٍ عن رأيم في التجسيم والتشبيه، وهو الإنكار والرفض، وفقاً لما أسسوه لنا؛ اعتهاداً على قوله تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾، وما ذكروه في كلهاتهم - ممّا ذكرناه سابقاً - كها جاء على لسان الإمام الرّضا علي حيث قال: «فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه (في الخلق) يمتنع في صانعه...»(\*).

وكما ورد في كتاب الكافي عن إبراهيم بن محمّد الخزّاز ومحمّد بن الحسين قالا: «دخلنا على أبي الحسن الرِّضا عليَّة فحكينا له أنّ محمّداً عليَّه رأى ربّه في صورة الشابّ الموفّق (٣) في سنّ أبناء ثلاثين سنة، وقلنا: إنّ هشام بن سالم (٤)

<sup>(</sup>١) ابن تيميّة حياته...: ص٢٢٩\_٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) التوحيد للشيخ الصدوق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) الموفّق: الذي وصل في الشباب إلى الكمال وجمع بين تمام الخلقة وكمال المعنى في الجمال، أو الذي هُيّئت له أسباب الطاعة.

<sup>(</sup>٤) هشام هو من أصحاب أبي عبد الله عليه وأبي الحسن موسى الكاظم عليه وصاحب

وصاحب الطاق والميثميّ يقولون: إنّه أجوف إلى السرّة والبقيّة صمد<sup>(۱)</sup>؟ فخرَّ ساجداً وقال:

سبحانك ما عرفوك ولا وحدوك، فمن أجل ذلك وصفوك، سبحانك لو عرفوك لوصفوك بما وصفت به نفسك، سبحانك كيف طاوعتهم أنفسهم أن يشبّهوك بغيرك، اللهُمَّ لا أصفك إلّا بما وصفت به نفسك ولا أُشبّهك بخلقك، أنت أهلُ لكلّ خير، فلا تجعلني من القوم الظالمين، ثمّ التفت إلينا فقال: ما توهمتم من شيء فتوهموا الله غيره، ثمّ قال: نحن آل محمّد، النمط(١) الأوسط الذي لا يدركنا الغالي ولا يسبقنا التالي، يا محمّد إنّ رسول الله على حين نظر إلى عظمة ربّه كان في هيئة الشاب الموفق وسنّ أبناء ثلاثين سنة! يا محمّد عظم ربّي عزّ وجلّ أن يكون في صفة المخلوقين.

قال: قلت: جُعِلتُ فداك مَن كانت رجلاه في خضرة؟

قال: ذاك محمد كان إذا نظر إلى ربه بقلبه جعله في نور مثل نور الحجب حتى يستبين له ما في الحجب، إنّ نور الله منه أخضر ومنه أحمر ومنه أبيض ومنه غير ذلك، يا محمد ما شهد له الكتاب والسنة فنحن القائلون به»(٣).

هذا هو الأساس والأصل الذي نبنى عليه أصول معتقدات أئمّة أهل

الطاق هو أبو جعفر محمّد بن النعمان بن النعمان الأحول المعروف بمؤمن الطاق، والميثمي هو أحمد بن الحسن بن إسماعيل بن شعيب بن ميثم بن عبد الله التمّار، ونسبة هذا القول: (إنّه أجوف...) إلى هؤلاء الثلاثة عند أكابر الشيعة غير صحيح كما تقدّم.

<sup>(</sup>١) هذا قول الذين زعموا أنّ العالم كلّه شخص واحد وذات واحدة لـه جسم وروح، فجسمه جسم الكلّ، والمجموع صورة الحقّ....

<sup>(</sup>٢) النمط بالتحريك: الطريقة والنوع من الشيء والجماعة من الناس أمرهم واحد.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج١ ص١٠١-٢٠١، ح٣، باب النهي عن الصفة بغير ما وصف به نفسه تعالى.

حديث الأطيط .....

البيت عليه في مسائل التجسيم والتشبيه.

أمّا عن نسبة الثقل لله تعالى فنذكر: (عن صفوان بن يحيى قال: سألني أبو قرّة المحدّث \_ وهو من المشبّهة \_ أن أدخله على أبي الحسن الرضاع الشّيد؟ فاستأذنته، فأذِنَ لي، فدخل، فسأله عن الحلال والحرام، ثمّ قال له: أفتقرُ أنّ الله محمول؟ فقال علشّيد: كلُّ محمول مفعول به مضاف إلى غيره محتاج، والمحمول اسم نقص في اللفظ (۱)، والحامل فاعل، وهو في اللفظ مدحة، وكذلك قول القائل: فوق وتحت وأعلى وأسفل، وقد قال الله ﴿وَلله الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ (الأعراف: ١٨٠) ولم يقل في كتبه: إنّه المحمول، بل قال: إنّه الحمول ما سوى الله، ولم يسمع والبحر والممسك السماوات والأرض أن تزولا، والمحمول ما سوى الله، ولم يسمع أحد آمن بالله وعظمته قطّ قال في دعائه: (يا محمول).

قال أبو قرّة: فإنّه قال: ﴿وَ يَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةً ﴾ (الحاقة: ١٧) وقال: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ﴾ (غافر: ٧)؟

فقال أبو الحسن عليه: العرش ليس هو الله، والعرش اسم علم وقدرة، وعرش فيه كلّ شيء، ثمّ أضاف الحمل إلى غيره: خلقٍ من خلقه، لأنّه استعبد خلقه بحمل عرشه وهم حملة علمه، وخلقاً يسبّحون حول عرشه وهم يعملون بعلمه، وملائكة يكتبون أعمال عباده. واستعبد أهل الأرض بالطواف حول بيته، والله على العرش استوى كما قال، والعرش ومن يحمله ومن حول العرش والله الحامل لهم، الحافظ لهم، الممسك القائم على كلّ نفس وفوق كلّ شيء وعلى كلّ شيء، ولا يُقال: محمول ولا أسفل، قولاً مفرداً لا يوصل بشيء فيفسد اللفظ

<sup>(</sup>١) ليس المراد أنّ كلّ ما ورد على صيغة المفعول اسم نقص وإلاّ لانتقض بالموجود والمعبود والمحمود، بل ما دلّ على وقوع تأثير من غيره كالمحفوظ والمربوب والمحمول وأمثالها.

۳۸۰ ..... التوحيد عند الشيخ ابن تيمية

والمعنى.

قال أبو قرّة: فتكذّب بالرواية التي جاءت أنّ الله إذا غضب إنّما يعرف غضبه أنّ الملائكة الذين يحملون العرش يجدون ثقله على كواهلهم، فيخرّون سجّداً، فإذا ذهب الغضب خفّ ورجعوا إلى مواقعهم؟ فقال أبو الحسن عليّة:

أخبرني عن الله تبارك وتعالى منذ لعن إبليس إلى يومك هذا هو غضبان عليه، فمتى رضي؟ وهو في صفتك لم يزل غضبان عليه وعلى أوليائه وعلى أتباعه، كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيير من حال إلى حال وأنّه يجري عليه ما يجري على المخلوقين؟! سبحانه وتعالى، لم يزُل مع الزائلين، ولم يتغيّر مع المتغيّرين، ولم يتبدّل مع المتبدّلين، ومن دونه في يده وتدبيره، وكلّهم إليه محتاج وهو غنيُّ عمّن سواه (١).

(١) الكافي: ص١٣٠-١٣٢، ح٢، باب العرش والكرسي.

# الركن الخامس أنّ اللّه تعالى له صورة

- موقف ابن تيمة من حديث خلق الله آدم على صورته
  - الحديث في رويات الشيعة
  - المراد من الصورة في الحديث
  - الاتجاهات في فهم الحديث وموقع ابن تيمية بينها
    - الحديث عند أتباع محمد بن عبد الوهاب
    - موقف ابن تيمية من نصوص البخاري ومسلم
      - ابن تيمية والتشبيه في حديث الصورة
      - تميّز الله عن الموجودات في نظرية ابن تيمية
        - أدلة ابن تيمية في تفسير الحديث
      - رأي ابن خزيمة والألباني في حديث الصورة
  - مخالفة علماء السنة لابن تيمية في حديث الصورة
    - موقف علماء الشيعة من حديث الصورة
  - موقف ابن تيمية من صفة القدم والرجل لله تعالى

## موقف ابن تيمية من حديث خلق الله آدم على صورته

أثبتنا فيها تقدّم أنّ منهج ابن تيميّة وأتباعه يتبنّى القول بالتجسيم، بالإضافة إلى كونه من المشبّهة، بمعنى أنّ الله سبحانه وتعالى يشابه الأجسام، ويوجد شيء يشبهه، وبيّنا مقولة ابن تيميّة في الفصل بين التجسيم والتشبيه؛ حيث أشار في بعض كلهاته إلى أنّه ليس بالضرورة أنّ الإنسان إذا كان مجسّها فهو مشبّه، فقد يكون مجسّها ولا يكون مشبّها، وقد يكون مجسّها ومشبّها في آنٍ واحد، ومن ذلك قوله: (وفي الجملة الكلام في التمثيل والتشبيه ونفيه عن الله مقام، والكلام في التجسيم ونفيه مقامٌ آخر، فإنّ الأوّل - نفي التشبيه – دلّ على نفيه الكتاب والسنّة وإجماع السلف والأئمّة واستفاض عنهم الإنكار على المشبّهة) (۱).

وفي موضع آخر يتابع بالقول: (وأمّا الكلام في الجسم والجوهر ونفيها أو إثباتها فبدعة ليس لها أصل) (٢). يعني ليس لنا أن ننفي الجسميّة، كما أنّه ليس لنا أن نثبت الجسميّة، وإن كان هو قد أثبت الجسميّة في الكثير من كلاته.

نأتي الآن إلى في البحث عن الحديث المرويّ بطرق البعض عن النبيّ عن النبيّ بأنّه قال: «خلق الله آدم على صورته» لكي نستكمل النقاش حول منهج ابن تيميّة وإثبات كونه من المشبّهة.

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل: ج٢ ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٢ ص٤٠٦.

#### لفظالحديث

ورد هذا الحديث بألفاظٍ متعدّدة تختلف بعضها في الصدر، وبعضها في العجز، وكذلك بعضها فيه عبارة على صورة الرحمن، وبعضها على صورة نفسه وغير ذلك من التعابير. وسنستعرض كلّ هذه الألفاظ.

ولكن قبل ذلك نشير \_ ولو بشكلٍ إجمالي \_ إلى أنّه هل يوجد عندنا فعلاً نصّ صحيح يدلّ على أنّ النبيّ عَلَيْكَ قال: «إنّ الله خلق آدم على صورته»؟

والجواب: نعم، هناك روايات وردت عن طرق المدرستين والفريقين، سواء كانوا من أهل السنة أو كانوا من علماء مدرسة أهل البيت عليه نقلوا أحاديث فيها مثل هذا النصّ «إنّ الله خلق آدم على صورته».

ومن هذه المصادر نذكر:

الرواية الأولى: وردت في صحيح البخاري في باب الاستئذان، عن أبي هريرة عن النبيّ على أنّه قال: «خلق الله آدم على صورته، طوله ستون ذراعاً، فلمّا خلقه قال: اذهب فسلّم على أولئك نفر من الملائكة جلوس، فاستمع ما يحيّونك فإنّها تحيّتك وتحيّة ذرّيتك، فقال: السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، فزادوه ورحمة الله، فكلّ من يدخل الجنّة على صورة آدم فلم يزل الخلق ينقص بعد حتى الآن»(۱).

الرواية الثانية: وردت في صحيح مسلم، وهي تختلف بصيغتها عن الرواية التي وردت في صحيح البخاري الذي أوردها في باب الاستئذان وليس في باب التوحيد، ومسلم أوردها كذلك في كتاب البرّ والصلة والآداب، وفيها: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليها: «إذا قاتل أحدكم

<sup>(</sup>١) الجامع المسند الصحيح المختصر من أُمور رسول الله...: ج٤ ص٤٤، ح٦٢٢٧.

أنَّ الله تعالى له صورة ........أنَّ الله تعالى له صورة .....

أخاه فليجتنب الوجه فإنّ الله خلق آدم على صورته»(١).

وكذلك ورد الحديث في صحيح مسلم في باب «يدخل الجنّة قوم أفئدتهم مثل أفئدة الطير».

ونشير إلى ما قاله محقق الكتاب الشيخ مسلم بن محمود عثمان السلفي الأثري في حاشيته على صحيح مسلم: (وأصل الجملة من الحديث جاء نصّه في التوراة «وقال الله نعمل الإنسان على صورتنا كشبهنا فيتسلّطون على سمك البحر وعلى طير السماء وعلى البهائم وعلى كلّ الأرض وعلى جميع الدبابات التي تدبّ على الأرض، فخلق الله الإنسان على صورته». وفي هذا الموطن أحبّ أن أنوّه أنّ بعض المُنكرين لهذا الحديث قد يستندون إلى ما نسب إلى مالك ولكنّه لا يصحّ) (٢).

فهو يقبل بأن هذه الرواية منقولة لنا من اليهود عن توراتهم، وفيه ما يـدل على التشبيه، وفي الوقت ذاته لا يقبل ما يقوله المنكرون للحديث استناداً إلى ما قاله مالك؟!

الرواية الثالثة: وردت في مسند الإمام أحمد بن حنبل وفيها: عن أبي هريرة عن النبيّ عليها: «إذا ضرب أحدهم فليجتنب الوجه، فإنّ الله خلق آدم على صورته» هذا الحديث إسناده صحيح على شرط الشيخين (٣).

الرواية الرابعة: وردت في كتاب (المصنّف) للحافظ أبي بكر عبد الرزّاق بن همام الصنعاني، وفيها: «إذا ضرب أحدكم فليجتنب الوجه، ولا يقولنّ قبّح

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: ج٤ ص٣٩٦، ح٢٦١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد بن حنبل: ج١٢ ص ٢٧٥.

الله وجهك ووجه من أشبه وجهك، فإنّ الله خلق آدم على صورته». أخرجه البخاري في الأدب المفرد(١).

الرواية الخامسة: وردت في كتاب (الشريعة) للإمام الآجري، وفيها: "إذا ضرب أحدكم فليتجنّب الوجه، فإنّ الله عزّ وجلّ خلق آدم على صورته"(٢).

الرواية السادسة: وردت في كتاب (التوحيد ومعرفة أسهاء الله عزّ وجلّ وصفاته على الاتّفاق والتفرّد) للإمام ابن مندة، وذكر روايات عديدة، منها: «لا يقولنّ أحدكم قبّح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك، فإنّ الله عزّ وجلّ خلق آدم على صورته» وهذا إسنادٌ مشهور متّصل صحيح (٣).

الرواية السابعة: وردت في (صحيح ابن حبّان) وفيها نفس الألفاظ (٤٠).

الرواية الثامنة: وردت في كتاب (شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجهاعة) للشيخ الإمام العالم اللالكائي، وفيها أيضاً نفس الألفاظ (٥).

إلى غير ذلك من عشرات المصادر التي ورد فيها هذا الحديث.

# الحديث في روايات الشيعة

الرواية الأولى: وردت في كتابي (التوحيد) و(عيون أخبار الرضا) للشيخ الصدوق، وفيه: «عن الحسين بن خالد قال: قلت للرضا عليه الله إنّ الناس يروون أنّ رسول الله على صورته!

<sup>(</sup>١) المصنّف: ج٩ ص٥٤٤.

<sup>(</sup>٢) الشريعة: ج٣ ص١١٤٧.

<sup>(</sup>٣) التوحيد ومعرفة أسماء الله عزّ وجلّ وصفاته على الاتّفاق والتفرّد: ج١ ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح ابن حبّان بترتيب ابن بلبان: ح١٣ ص١٨٠.

<sup>(</sup>٥) المنتخب من مسند عبد بن حميد: ج٢ ص٣٣٦.

فقال: قاتلهم الله لقد حذفوا أوّل الحديث، إنّ رسول الله عَلَيْكُ مرّ برجلين يتسابّان، فسمع أحدهما يقول لصاحبه: قبّح الله وجهك ووجه من يشبهك. فقال عَلَيْكَ : يا عبد الله لا تقل هذا لأخيك فإنّ الله عزّ وجلّ خلق آدم على صورته»(١).

الرواية الثانية: وردت أيضاً في كتاب (التوحيد) للصدوق، وفيها: عن على علم النبي الله خلق آدم على صورته» (٢).

قال الصدوق معلّقاً على الحديث: (تركت المشبّهة من هذا الحديث أوّله، وقالوا: إنّ الله خلق آدم على صورته، فضلّوا في معناه وأضلّوا)(٣).

الرواية الثالثة: وردت أيضاً في كتاب (التوحيد) وفيها: عن محمّد بن مسلم، قال: «سألت أبا جعفر علي المروون أنّ الله عزّ وجلّ خلق آدم على صورته، فقال عليه عن صورة محدثة مخلوقة اصطفاها الله واختارها على سائر الصور المختلفة فأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه، والروح إلى نفسه، فقال: بيتي، وقال: نفخت فيه من روحي»(٤).

أمّا موقف علماء الشيعة من هذا الحديث فسيأتي بيانه لاحقاً.

#### المراد من الصورة في الحديث

إنَّ فقه هذا الحديث، والوقوف على حقيقة المعنى منه يرتبط بعدّة أمور،

<sup>(</sup>۱) توحید الصدوق: ص۱۵۲-۱۵۳، باب ۱۲، ح۱۱، وعیون أخبار الرضا علیه: ج۱ ص۱۱۰، باب: ۱۱، ح۱۲.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ص١٥٢، باب: ١٢، ح١٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ذيل الحديث: ١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ص١٠٣، باب: ٦، ح١٨.

ومن أهمّها بيان المعنى المراد من الصورة، لأنّ منها يستوحي ويستفاد التشبيه.

ولابد من الإشارة إلى أنّه من الأصول المتسالم عليها لدينا أنّه لفهم المراد من الآية القرآنيّة أو النصّ النبوي ينبغي مراجعة كلمات اللّغويّين في هذا المجال، لتحديد الاستعمالات التي استعملت فيها المفردات الواردة في الآية أو النصّ.

وكلمة «الصورة» الواردة في الحديث المتقدّم، لابدّ لفهمها من الرجوع إلى كلمات اللغويّين ومعرفة ما يقولونه فيها.

كذلك نجد لكلمة (الصورة) استعمالات متعددة في كلمات المتكلِّمين، والفلاسفة، والعرفاء. ولسنا هنا بصدد البحث التفصيلي عمّا يقوله هو لاء، وإنّما نشير إلى استعمالين لهذه المفردة.

الأوّل: تُطلق الصورة ويُراد بها شكل الشيء، وهيئة الشيء التي يتميّز بها عن غيره. فمثلاً الكرسي مصنوع من الخشب، وكذلك السرير، وكذلك المنضدة، فهذه الأمور المادّة فيها واحدة وهي الخشب، ولكن مع ذلك نسمّيها بتسميات مختلفة، والسبب في هذا الاختلاف في التسمية ليس هو من ناحية المادّة، بل من حيث الشكل والهيئة التي على أساسها قلنا هذا سرير، وهذا كرسي، ونحو ذلك من الأمور.

وهكذا لو نظرنا إلى الإنسان وإلى الغنم وإلى البقر وباقي الحيوانات، فمن حيث الحياة كلّها موجودات حيّة، ولكنّها من حيث الشكل والصورة تختلف، فليس مرادنا من الصورة صفات الشيء، بل المراد من الصورة شكل الموجود واختلافه عن شكل الموجود الآخر.

وبهذا المعنى يطلقون على شكل الوجه الصورة، فيقولون عن الإنسان إذا قُطع رأسه لا صورة له . الثاني: تُطلق الصورة ويراد منها صفة الشيء، فعندما نسأل عن صورة الشيء لا يكون المراد شكله، بل صفاته مثل كونه عالماً، قادراً، سميعاً، بصيراً ونحو ذلك.

والحاصل أنّ لمفردة الصورة استعمالين:

الأوّل: شكل الشيء.

الثاني: صفة الشيء.

وهذان الاستعمالان وردا في كلمات اللغويين، وأشاروا إلى ذلك بـشكل واضح وصريح في مثل الموارد التالية:

المورد الأوّل: في كتاب (النهاية في غريب الحديث والأثر) للإمام الجزري ابن الأثير، قال: (في أسهاء الله تعالى المصوِّر، وهو الذي صوَّر جميع الموجودات ورتبها، فأعطى كلّ شيء منها صورة خاصة وهيئة منفردة يتميّز بها على اختلافها وكثرتها، وفيه «أتاني الليلة ربي في أحسن صورة» الصورة ترد في كلام العرب على ظاهرها وعلى معنى حقيقة الشيء، وهيئته على معنى صفته. يُقال صورة الفعل كذا وكذا: أي هيئته. وصورة الأمر كذا وكذا: أي

إذن الصورة قد تستعمل ويُراد بها هيئة الشيء وشكله، وقد تُستعمل ويُراد بها صفة الشيء.

ونشير إلى أنّه عندما تُطلق الصورة ويُراد الشكل الظاهري، فإنّه حينئة يُدرك بالعين المجرّدة والمحسوسة والباصرة. وعندما تُطلق ويُراد بها الصفة المعنويّة فمعناه أنّ المعاني لا تدرك إلّا بالعقل وبالذهن، ولا تدرك بالعين الباصرة.

<sup>(</sup>١) النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير: ص٥٢٩.

المورد الثاني: ما ورد في كتاب (مصطلحات في كتاب العقائد) لمحمّد بن إبراهيم الحمد، قال: (وقال الكفوي: الصورة بالضمّ الشكل، وتستعمل بمعنى النوع والصفة، الصورة ما تنتقش به الأعيان وتميّزها عن غيرها)(١).

المورد الثالث: في (تاج العروس) قال الزبيدي في مادّة (صور): (الصورة بالضمّ: الشكل والهيئة والحقيقة والصّفة، الجمع صُورٌ بضمّ ففتح... وتستعمل الصورة بمعنى النوع والصفة ومنه الحديث: «أتاني الليلة رتي في أحسن صورة». ترد في كلام العرب على ظاهرها وعلى معنى حقيقة الشيء وهيئته، وعلى معنى صفته، يُقال: صورة الفعل كذا وكذا أي هيئته، وصورة الأمر كذا أي صفته).

إلى غير ذلك من كتب اللغة التي أشارت إلى نفس المضمون المتقدّم، والذي لا نرى حاجة لذكرها تجنّباً للإطالة.

ولعلّ أوضح من أشار إلى هذا ما ورد في قسم الدراسة من كتاب (بيان تلبيس الجهميّة)، حيث هناك بعض الطبعات لهذا الكتاب المؤلّف من عشرة عجلّدات، جاء في الجزء الأوّل منها بعنوان (الدراسة عن كتاب بيان تلبيس الجمهيّة)، وفيه إشارة إلى هذا المعنى بشكل واضح، يقول: (الصورة بالضمّ الشكل، جمعها صُور، وهي ما تنتقش به الأعيان... والحقيقة والصفة، والصورة ضربان: أحدهما محسوس يدركه الخاصّة والعامّة كصورة الإنسان والفرس وغيره، يدرك بالمعاينة والرؤية الحسيّة، والثاني معقول يدركه الخاصّة دون العامّة كالصورة التي اختصّ الإنسان بها من العقل والرؤية

<sup>(</sup>١) مصطلحات في كتاب العقائد: ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس: ج١ ص٧٨١، مادّة صور.

أنَّ الله تعالى له صورة ......أنَّ الله تعالى له صورة .....

والمعاني التي خُصّ بها شيء بشيء)(١).

وفي موضع آخر من الكتاب يقول ابن تيميّة مشيراً إلى الصورة التي ترد في بعض الأحيان بمعنى الرأس واستعالها في المعنى المحسوس المرتبط بالشكل والهيئة والمقدار، فيقول: (وقال العلماء كابن عبّاس، وعكرمة، وأحمد وغيرهم: الصورة هي الرأس، فإذا قطع الرأس لم تبق صورة، ولهذا قال ابن عبّاس لمن استفتاه: إن كنت مصوّراً فصوّر الشجر وما لا روح فيه)(٢).

# الاتجاهات في فهم الحديث

في ضوء هذين الاستعمالين لمفردة الصورة، من الطبيعي أن يتولّد لدينا الجّاهات متعدّدة في فهم الحديث على أساس كلّ استعمال، وهذا ما نراه بوضوح في كلمات علماء المدرستين من أهل السنّة والشيعة الإماميّة حيث اختلف الفهم للحديث من خلال المعنى المراد من استعمال مفردة الصورة.

وقد أنهى بعضهم هذه الاتجاهات إلى عشرة، ومنهم من جعلها خمسة، ومنهم ثلاثة وهكذا، وما يهمّنا في هذا البحث الإشارة إلى أهم هذه الاتجاهات والتي يمكن حصرها أو إرجاعها إلى ثلاثة؛ أمّا الفائدة المترتبة على ذكر هذه الاتجاهات فهي أنّه إذا ثبت أنّ الله سبحانه وتعالى له صورة وشكل فيكون حينئذ قابلاً للرؤية يوم القيامة، أو في عالم الدُّنيا، وذلك بالرؤية البصريّة، فكما يرى الإنسان الأشياء الموجودة أمام عينيه كالشمس والقمر وسائر الموجودات الجسمانيّة، كذلك يرى الله سبحانه وتعالى بالعين المجرّدة، إمّا في هذه الدُّنيا أو في النوم أو يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة، قسم الدراسة: ج١ ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٦ ص٤٦٤.

وقد صرّح بذلك بشكل واضح محقّق كتاب (بيان تلبيس الجهميّة ـقسم الدراسة) حين قال: (والله سبحانه وتعالى أعظم موجود وأكبره، وهو الغنيّ عيّا سواه، وهو القائم بنفسه، والقائم على كلّ شيء بها يصلحه، وهو الحيّ القيّوم لا تأخذه سِنةٌ ولا نوم، فرؤيته جائزة عقلاً في الدُّنيا \_وسألها نبيّ الله موسى عليّه بقوله: ﴿رَبِّ أَرِنِي ﴾ \_وهي واقعة للمؤمنين في الجنّة لهم ولغيرهم في الموقف على خلاف في ذلك بين أهل العلم)(۱).

فالمسألة ليست مسألة نظرية محضة، وإنّما مسألة عقديّة وقع الخلاف فيها بين علماء المسلمين من اليوم الأوّل من صدر الإسلام، وهل الله سبحانه وتعالى يمكن أن يُرى بهذه العين البصريّة المحسوسة الماديّة أم لا؟ ومن نتائج هذه المسألة: هل الله تعالى له صورة أم لا؟

أمَّا الاتِّجاهات الأساسية في هذه المسألة فهي ثلاثة:

الاتِّجاه الأوّل: يقوم على عنصرين وركنين أساسيّين:

العنصر الأوّل: الاعتقاد بأنّ المراد من الصورة الشكل، وليس الصفة والمعنى والحقيقة، فقوله على الله قدم على صورته أي على شكله.

العنصر الثاني: الاعتقاد بأنّ الضمير في قوله عَلَيْكَ : «...على صورته» يعود على الله تعالى لا على آدم.

الاتّجاه الثاني: يختلف عن الاتّجاه الأوّل في العنصر الأوّل، ويتّفق معه في العنصر الثاني، وبيان ذلك:

إنّه يقول بأنّه ليس المراد من الصورة الشكل، بل المراد من الصورة المعنى والحقيقة، فالله تعالى خلق آدم على صورته، أي على صفاته، وكما أنّـه سبحانه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٣٩٩.

عالم، فالإنسان أيضاً عالم، وهكذا في القادر، المريد، المختار، السميع، البصر....

وكلّ الصفات الإلهيّة لها آيات في وجود الإنسان باعتبار أنّه أكبر آية لله سبحانه وتعالى، ولذا يقول القرآن الكريم: ﴿فَتَبَارَكَ الله أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ (المؤمنون: ١٤). فمع كون الآية بحسب الظاهر تمدح الإنسان، لكنّها تمدح خالق الإنسان، مع عدم قبول مبدأ وعقيدة الحلول والتركيب أو الفيض والترشّح وغير ذلك.

الاتجاه الثالث: وهو الاتجاه الذي يتفق مع الاتجاه الأوّل في العنصر الأوّل، بخلاف الاتجاه الثاني الذي اختلف معه فيه، ولكنّه \_ أي الاتجاه الثالث \_ يختلف مع الاتجاه الأوّل في العنصر الثاني. ففي الاتجاه الثاني قال: بأنّ الصورة ليس المراد منها الشكل بل الصفة والمعنى، ولكن الاتجاه الثالث يقول: المراد منها الشكل، والاختلاف هو في مرجع الضمير حيث قال أصحاب الاتجاه الثالث بأنّه لا يعود على الله، بل مرجع الضمير هو آدم.

فالمعنى: خلق الله آدم على صورته، أي على صورة آدم، لا على صورة الله سبحانه وتعالى.

أمَّا الفارق الأساسي بين هذه الاتِّجاهات فهو:

بناءً على الاتجاه الأوّل يلزم أن يكون لله سبحانه وتعالى صورة وشكل، فالجسم موجود، ولكن يلزم التشبيه، فالله تعالى خلق آدم على شبه صورة الله سبحانه وتعالى.

وعليه، فكلّ من التزم بالاتّجاه الأوّل يكون ملزماً بالتشبيه بين آدم وبين صورة الرحمن.

ومن الواضح أنّ التشبيه لا يمكن تعقّله بلا تجسيم - كما تقدّم - .

فمحذور التشبيه يقع فقط في الاتجاه الأوّل، لأنّ الاتجاه الثاني قال: الصورة هي الصفة، وبذلك تنتهي مشكلة التشبيه، وفي الثالث قال: الضمير لا يعود إلى الله بل إلى آدم.

## موقع ابن تيميت بين هذه الاتجاهات

لن ندخل مسبقاً في الحكم على معتقدات ابن تيميّة وموقعه بين هذه الاتّجاهات، بل نريد أن نرجع إلى كلهاته في مواضع متعدّدة، وعلى أساسها نحكم عليه.

يقول ابن تيميّة في كتابه (بيان تلبيس الجهميّة) بعد نقله للحديث: (فاتّفاق السلف على رواية هذا الخبر ونحوه مشل عطاء بن أبي رباح، وحبيب بن أبي ثابت والأعمش، والثوري، وأصحابهم من غير نكير سمع من أحد لمثل ذلك في ذلك العصر، مع أنّ هذه الروايات المتنوّعة في مظنّة الاشتهار دليلٌ على أنّ علماء الأمّة لم تنكر إطلاق القول بأنّ الله خلق آدم على صورة الرحن، بل كانوا متّفقين على إطلاق مثل هذا)(١).

فقوله «على صورة الرحمن» دليلٌ على أنّه يعيد الضمير على الله تعالى لا على آدم، ثمّ ينسب ذلك إلى علماء المسلمين على طريقته المعتادة.

فإن قلت: إنّ هذا الحديث ضعيف.

فيُجيب بقوله: (ولهذا يجعل الترمذي وغيره الحديث الحسن: ما روي من الوجهين، ولم يكن في طريقه متهماً بالكذب، ولا كان مخالفاً للأخبار المشهورة، وأدنى أحوال هذا اللفظ أن يكون بهذه المنزلة.

وأيضاً: فقد ثبت عن الصحابة أنّهم تكلّموا بمعناه كما في قول ابن

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٥٤٥.

عبّاس: تعمد إلى خلقٍ من خلقي على صورتي)(١).

ونفس هذا المعنى والمضمون والمعنى ذكره ابن تيميّة في موضع آخر من نفس الكتاب حيث أورد فيه: «لا تقبّحوا الوجه فإنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن».

وكلامه شاهدٌ على أنّ مراده من الصورة الوجه والشكل، وفي الحاشية على الكتاب يقول المعلّق: (صحَّ أنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن، وقال: سمعتُ أحمد يقول: «هو حديثٌ صحيح»، ويرى المؤلّف أنّ أدنى أحوال هذا اللفظ حسن)(۲).

إذن فقد عنون الحديث بأنّه حسن.

أمّا أتباع ابن تيميّة ومن مشى على منواله وسلك منهجه، فقد كانت كلماتهم صريحة وواضحة في اعتقادهم بالاتّجاه الأوّل القائل بالعنصرين الأساسيّين في الحديث وهما: كون المراد من الصورة الشكل، وأنّ الضمير يعود على الله سبحانه وتعالى، ومن هؤلاء نذكر كلمات الأعلام التالية:

١. ما ورد في كتاب (أحاديث العقيدة، المتوهم إشكالها في الصحيحين جمعاً ودراسةً، للدكتور سليهان بن محمّد الدبيخي) حيث يقول: (وممّا لا ريب فيه أنّ الصورة ثابتة لله تعالى على ما يليق بجلاله وعظمته، وأنّ الضمير في قوله «على صورته» عائدٌ إلى الله تعالى، وإضافة الصورة إليه من باب إضافة الصفة إلى الموصوف، ولا فرق بين إثبات هذه الصفة \_الصورة \_المعترة هو الذي وبين إثبات باقى الصفات من قبيل اليدين والوجه والعين، وهذا هو الذي

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ج٦ ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٣٦٧.

اختاره الشيخ ابن تيميّة... قال شيخ الإسلام ابن تيميّة: هذا الحديث لم يكن بين السلف في القرون الثلاثة نزاعٌ في أنّ الضمير عائد على الله، فإنّه مستفيضٌ من طرق متعدّدة عن عددٍ من الصحابة، وسياق الأحاديث كلّها يدلّ على ذلك، ولكن لمّا انتشرت الجهميّة في المئة الثالثة جعلت طائفةٌ الضميرَ فيه عائد على غير الله)(١).

وهذه العبارة من الدبيخي إشارة إلى ما قاله ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) في كتابه (تأويل مختلف الحديث).

ونلاحظ كيف أنّ الدبيخي \_ كغيره من أتباع ابن تيميّة \_ يعتبر كلّ مخالف له في العقيدة جهميّاً ومعطّلاً وخارجاً عن الدّين....

7. ما ورد في كتاب (شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري) لعبد الله بن محمّد الغنيان، الذي ذكر النصوص المتعدّدة بمختلف ألفاظها للحديث وأسهاء رواته، ثمّ قال: (الفصل الثاني: في معنى الصورة في اللغة: وهو شكل الشيء، وحقيقته، وهيئته، وفي متن اللغة: الصورة: الشكل، والهيئة، والحقيقة.

قال في القاموس: الصورة، بالضمّ: الشكل، جمعها صور.

وقال في شرحه: الصورة بالضمّ: الشكل، والهيئة، والحقيقة، والصفة.

وقال الراغب: الصورة: ما ينتقش به الأعيان، ويتميّز بها عن غيرها، وذلك ضربان:

أحدهما: محسوس، يدركه الخاصة والعامّة، بل يدركه الإنسان، وكثيرٌ من الحيوان، كصورة الإنسان، والفرس والحار، بالمعاينة والرؤية.

<sup>(</sup>١) أحاديث العقيدة المتوهَّم إشكالها في الصحيحين: ص١٣٧.

والثاني: معقول، يدركه الخاصّة دون العامّة، كالصورة التي اختصّ الإنسان بها، من العقل والرؤية، والمعاني التي خصّ بها....

وقال ابن الأثير: الصورة ترد في كلام العرب على ظاهرها، وعلى معنى حقيقة الشيء، وهيئته، وعلى معنى صفته.

وقال ابن فارس: الصورة جمعها صور، وهي هيئة خلقتها.

وبهذا يتبيّن أنّ الصورة في اللغة: هيئة الشيء القائم بنفسه، وشكله، وكلّ موجود غير مفتقر لغيره يكون قائماً بنفسه، تصحّ رؤيته ومشاهدته، يكون له صورة وحقيقة، والله جلّ وعزّ أعظم موجود وأكبره، وهو مستغنٍ بنفسه عن غيره، وهو القائم بنفسه، والقائم على كلّ شيء بها يـصلحه، فهـ و تعـالى حيُّ قيّوم لا تأخذه سِنةٌ ولا نوم، ورؤيته جائزة في العقـل في الـدُّنيا؛ لأنّ كلـيم الله موسى سألها، ولا يسأل نبيّ الله إلّا ما هو جائز وواقع في الآخرة للمؤمنين والمنافقين أيضاً في الموقف، كها نطقت بذلك الأحاديث. وأمّا بعد الموقف فـلا يراه إلّا المؤمنون في الجنّة، والمنافقون لا يدخلون الجنّة)(۱).

فهو إذن يُثبت الشكل لا الصفة، والشاهد على ذلك اعتقاده بجواز رؤية الله تعالى من قِبل المؤمنين والمنافقين، فضلاً عن استشهاده بطلب موسى علاية للرؤية.

ثمّ يتابع الغنيهان كلامه ليؤيّده بها ذكره الشيخ ابن تيميّة في معنى الصورة، ونحن نورِد ما ذكره لشبت أنّ ما ننسبه إلى ابن تيميّة ليس من افتراءاتنا عليه، بل هو صريح كلام أتباعه؛ يقول الغنيهان: (قال شيخ الإسلام: الصورة: هي الصورة الموجودة في الخارج، ولفظ «صَ وَ رَ» يدلّ

<sup>(</sup>١) شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري: ج١ ص٣٨٩-٣٩٠.

على ذلك، وما من موجود من الموجودات إلّا له صورة في الخارج، وما يكون من الوقائع يشتمل على أمور كثيرة صورة موجودة في الخارج، ثمّ تلك الصورة الموجودة ترتسم في النفس صورة ذهنيّة، فمثلاً صورة الواقعة، أو صورة المسألة، إمّا أن يُراد بها الصورة الخارجيّة، أو الصورة الذهنيّة.

وقد يقصد بالصورة: الوجه، كما في «المسند» من حديث ابن عمر مرفوعاً: «ونهى أن تضرب الصُّور، يعنى الوجه».

وقال شيخ الإسلام أيضاً: لفظ الصورة في الحديث كسائر ما ورد من الأسهاء والصفات، التي قد يسمّى المخلوق بها، على وجه التقييد، وإذا أطلقت على الله اختصّت به، مثل العليم، والقدير، والرحيم، والسميع، والبصير، ومثل خلقه بيديه، واستوائه على العرش، ونحو ذلك.

وقال أيضاً: وكما أنّه لابدّ لكلّ موجود من صفات يقوم بها، فلابـدّ لكـلّ قائم بنفسه من صورة يكون عليها، ويمتنع أن يكون في الوجـود قـائم بنفسه ليس له صورة يكون عليها.

وبهذا يتبيّن أنّ الصورة كالصفات الأخرى، فأيّ صفة ثبتت لله تعالى بالوحى، وجب إثباتها والإيمان بها)(١).

ثمّ يأتي الغنيان بشواهد متعدّدة على كون المراد من الصورة الشكل والهيئة، وينقل كلاماً لابن قتيبة وفيه: (الصورة ليست بأعجب من اليدين، والأصابع، والعين...)، وكذلك كلاماً آخر لابن تيميّة وغيره وفيه: أنّ كلّ من يعتقد بعودة الضمير في «صورته» إلى آدم فهو جهميّ (٢).

٣. ما ورد في (سلسلة الرسائل الأنصاريّة، رسائل في العقيدة، رسالة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص ٣٩١\_٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٣٩١ و ما بعدها.

تعريف أهل الإيمان بصحّة حديث: أنّ آدم خُلِق على صورة الرحمن) لأبي عبد الله اللطيف حمّاد بن محمّد الأنصاري.

وقد ذكر المؤلّف أنّ سبب هذه الرسالة إنكار ابن خُزَيمة لحديث الصورة في كتابه التوحيد، بناءً على أنّه لم يقف على سند ثابت له، فقام المؤلّف ببيان ما جاء عن الأئمّة في هذا الحديث، مع بيان طُرُقهِ الدالّة على ثبوته وصحّته، وكذلك إنكار الإمام مالك من قبله لهذا الحديث لأمرين:

أوّلاً: لعدم بلوغ الرواية الصحيحة له.

ثانياً: على فرض بلوغها إليه أنّه أنكره سَدّاً للذريعة، وإلاّ فحديث الصورة \_ بجميع طرقه \_ ليس بأغرب من أحاديث اليد والرِّجل والقدّم والعينين (۱).

من هنا يُفرد الأنصاري هذه الرسائل لإثبات صحّة الحديث من حيث المتن والسند، وكذلك من خرّجه ومن صحّحه.

أمّا المتن الذي أسس عليه كلامه فهو قوله عَلَيْكَ : «لا تُقبّحوا الوجه، فإنّ ابن آدم خُلِق على صورة الرحمن»(٢).

ولفظ الحديث ليس فيه ضمير كما في المتن الذي ذكرناه سابقاً، بل فيه دلالة صريحة على أنّ الصورة تعود إلى الله سبحانه وتعالى.

إلى أن يقول: (نعم، فقد تبيّن ممّا ذكرنا أعلاه أنّ هذا الحديث صحّحه أئمّة الحديث الإمام أحمد بن حنبل، وزميله إسحاق بن راهويه، والحافظان الذهبي، وابن حجر العسقلاني، وكفى بهؤلاء قُدوةً في هذا الشأن، وليس مع

<sup>(</sup>١) سلسلة الرسائل الأنصاريّة، رسائل في التوحيد (رسالة تعريف أهل الإيمان بصحّة حديث: إنّ آدم خُلق على صورة الرحمن): ص١٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١٧٠.

من أنكر صحّة هذا الحديث حجّةٌ يُدْلي بها إلّا عدم ألفه لهذه اللفظة، كم قال ابن قتيبة، والله أعلم)(١).

٤. ما ورد في كتاب (إثبات الحَـد لله تعالى...) للدشتي، فقد أورد الحديث عن أبي هريرة بهذا اللفظ: قال رسول الله عَلَيْكَ : «إذا ضرب أحدُكُم فليَجتَنِب الوجه، ولا يَقُلْ: قبّح الله وجهَك، وَوَجه من أشبَه وَجهَك؛ فإنّ الله عزّ وجلّ خَلَقَ آدمَ على صُورَته».

قال المعلّق على الكتاب: حديثٌ صحيح، ثمّ ذكر رواته... إلى أن يقول: (تنبيه: أهلُ السنّة يحملون هذا الحديث على ظاهره، ويُثبتون به لله تعالى الصورة، ويقولون: الضمير في قول رسول الله على على ضورته» يعود إلى الرحمن عزّ وجلّ؛ لأمرين:

الأوّل: لحديث عبد الله بن عمر، قال: قال رسول الله عَلَيْكُ : «لا تُقبّحوا الوجه، فإنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن» رواه ابن أبي عاصم في «السُّنة: الوجه، فإنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن» وعبد الله بن أحمد في «السُّنة: ٧٢٥»، والآجري في «السّريعة: ٧٢٥»، وعبد الله بن أحمد في «السُّنة: ١٠٢٤»، والدارقطني في «الصفات: ٤٨» وهو حديثٌ صحيح، قد صححه إمامان من كبار أئمة أهل السنة والحديث، وهما: أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، وحسبك بها عِلمًا، واتباعاً، وفقهاً.

والثاني: إجماع السَّلف في القرون الثلاثة المفضّلة على عود الـضمير إلى الله تعالى.

قال ابن تيميّة في «بيان تلبيس الجهميّة: ٦/ ٣٧٣» وهو يردُّ على الرازي لتأويله هذا الحديث: «والكلام على ذلك أن يُقال: لم يكن بين السَّلف من القرون الثلاثة نزاعٌ في أن يُقال: إنَّ الضمير عائد إلى الله، فإنَّه مستفيضٌ من

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص١٧٨.

طُرُق متعددة عن عدد من الصحابة، وسياق الأحاديث كلّها تدلُّ على ذلك». قلت: فعود الضمير إلى الرحمن في هذا الحديث إجماع من أهل السنة والجهاعة، لم يُخالف فيه إلَّا الجهميّة معطّلة الصفات، وذلك بعد انقضاء القرون الثلاثة المفضّلة كها قال ابن تيميّة في «بيان التلبيس: ٢/ ٣٧٦»: «لّما انتشرت الجهميّة في المائة الثالثة، جعل طائفة الضمير منه عائداً إلى غير الله تعالى»، ولهذا اشتد نكير أهل السنة والجهاعة على من تأوّل هذا الحديث وأعاد المضمير فيه إلى آدم عليه أو إلى المضروب، ونسبوه إلى البدعة والجهميّة...) (١).

كان هذا ما نقله المعلّق على كتاب (إثبات الحكد لله تعالى...) ولكن حتّى لا نذهب بعيداً، ولا يميناً ولا شهالاً، ننظر في نفس كلهات ابن تيميّة في كتاب (بيان تلبيس الجهميّة في تأسيس بدعهم الكلاميّة) حيث يبدأ بحثه في مناقشة الرازى المُنكِر لهذا الحديث، وينقل عن الرازى قوله:

(فصل: في تأويل الرازي لحديث الصورة والردّ عليه:

قال الرازي: الفصل الأوّل في إثبات الصورة: اعلم أنّ هذه اللفظة ما وردت في القرآن، لكنّها واردة في الأخبار. فالخبر الأوّل: ما روي عن النبيّ أنّه قال: «إنّ الله خلق آدم على صورته»، وروى ابن خزيمة عن أبي هريرة عنه عن النبيّ عَلَيْكُ أنّه قال: «لا يقولنّ أحدكم لعبده قبّح الله وجهك، ووجه من أشبه وجهك، فإنّ الله خلق آدم على صورته».

والجواب \_ من الرازي \_ : اعلم أنّ الهاء في قوله على سورته» يحتمل أن تكون عائدة على شيء غير صورة آدم وغير الله تعالى، ويحتمل أن يكون عائداً إلى الله تعالى، فهذه طرقٌ يكون عائداً إلى الله تعالى، فهذه طرقٌ

<sup>(</sup>١) إثبات الحدّ لله تعالى...: ص١٦٨ ـ ١٦٩.

والرازي يضع هذه الاحتمالات ويناقشها بالتفصيل، ولكنّه يرجّع عودة الضمير إلى آدم عليّكية، فيقول: (الطريق الثاني: أن يكون الضمير عائداً إلى آدم عليّكية، وهذا أولى الوجوه الثلاثة؛ لأنّ عود الضمير إلى أقرب مذكور واجب، وفي هذا الحديث أقرب الأشياء المذكورة هو آدم عليّكية، فكان عود الضمير إليه أولى، ثمّ على هذا الطريق ففي تأويل الخبر وجوه)(٢).

والشاهد الذي نريد أن نأتي به كمؤيّد على ادّعائنا بأنّ ابن تيميّة يعيد الضمير في «صورته» إلى الله هو أنّه ينقل كلام الرازي عن الطريق الثالث والذي هو عود الضمير إلى الله تعالى، وعلى هذا يُكمل ابن تيميّة ومن بعده موافقته على هذا الطريق أو الوجه ويستفيض في البحث عن الاحتالات والأوجه المؤيّدة لذلك، فيقول: (الطريق الثالث: أن يكون الضمير عائداً إلى الله تعالى، وفيه وجوه: الأوّل: ...) (٣).

إلى أن يقول ابن تيميّة معلّقاً على هذا الطريق الذي ذكره الرازي: (والكلام على ذلك أن يُقال: هذا الحديث لم يكن بين السلف من القرون الثلاثة نزاع في أنّ الضمير عائد إلى الله، فإنّه مستفيضٌ من طرق متعدّدة عن عددٍ من الصحابة، وسياق الأحاديث كلّها يدلّ على ذلك.

وهو أيضاً: مذكور فيها عند أهل الكتابين من الكتب كالتوراة وغيرها.

ولكن كان من العلماء في القرن الثالث من يكره روايته، ويروي بعضه، كما يكره رواية بعض الأحاديث لمن يخاف يفسد عقله أو دينه....

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٥٥٣-٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٦ ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٦ ص٣٦٤.

فصار الحديث متواتراً بين الطائفتين \_أي الفقهاء وأهل الأصول والكلام \_ وصاروا متّفقين على تصديقه، لكن مع تفريق بعضه عن بعض....

ولكن لمّا انتشرت الجهميّة في المائة الثالثة، جعل طائفة الضمير فيه عائداً إلى غير الله تعالى، حتّى نقل ذلك عن طائفة من العلماء المعروفين بالعلم والسنّة في عامّة أُمورهم، كأبي ثور، وابن خزيمة، وأبي الشيخ الأصفهاني، وغيرهم، ولذلك أنكر عليهم أئمّة الدِّين وغيرهم من علماء السنّة)(١).

وباعتبار أنّ الشيخ ابن تيميّة يستند إلى كلام ابن قتيبة، كان لابدّ من إيراد ما ذكره ابن قتيبة في كتاب (تأويل مختلف الحديث والردّ على من يريب في الأخبار المدّعى عليها) حيث يقول: (قال أبو محمّد: والذي عندي والله أعلم أنّ الصورة ليست بأعجب من اليدين، والأصابع، والعين، وإنّها وقع الألف لتلك، لمجيئها في القرآن، ووقعت الوحشة من هذه؛ لأنّها لم تأتِ في القرآن، ونحن نؤمن بالجميع، ولا نقول في شيءٍ منه بكيفيّة ولا حَدّ)(٢).

وإلى هنا يبدو ويظهر لنا بشكل واضح وصريح أنّ ابن تيميّة من القائلين بالاتّجاه الأوّل الذي يتقوّم بهذين العنصرين:

الأوّل: أنّ المراد من الصورة الشكل.

الثاني: أنَّ الضمير في (صورته) يعود على الله سبحانه وتعالى.

### الحديث عند أتباع محمد بن عبد الوهاب

تابع محمّد بن عبد الوهّاب ومن سار على نهجه ابن تيميّة رأيه في حديث «خلق الله آدم على صورته»، وإليك بعض أقوال أصحاب هذا الاتجاه:

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٣٧٧\_٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) تأويل مختلف الحديث والردّ على من يريب في الأخبار المدّعي عليها التناقض: ص٥١٥.

الأوّل: ما ورد في كتاب (الدرر السنّية في الأجوبة النجديّة) جمع عبد الرحمن بن محمّد بن قاسم العاصمي النجدي الحنبلي (ت ١٣٩٢هـ) وفيه سؤال: (وسُئِل الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبا بطين، عن قوله: خلق الله آدم بيده على صورته، هل الكناية في قوله: على صورته، راجعة إلى آدم....

فأجاب: هذا الحديث المسؤول عنه، ثابت في صحيح البخاري ومسلم عن النبيّ على ... إذا كان الضمير عائداً على آدم، فلا فائدة في ذلك، إذ لا يشكّ أحد أنّ الله خالق كلّ شيء على صورته، وأنّه خلق الأنعام، والسباع، على صورها؛ فأيّ فائدة في الحمل على ذلك؟)(١).

وبعد مناقشته في أوجه الحديث وتأييده القول برجوع الضمير على الله تعالى، يقول: (واللفظ الذي فيه على صورة الرحمن، رواه الدارقطني، وغيرهما، بإسناد رجاله ثقات؛ قاله ابن حجر عن ابن عمر عن النبي عاصم، عن أبي هريرة مرفوعاً، قال: «من قاتل النبي عاصم، عن أبي هريرة مرفوعاً، قال: «من قاتل فليجتنب الوجه، فإنّ صورة وجه الإنسان، على صورة وجه الرحمن»، وصحح إسحاق بن راهويه اللفظ فيه، على صورة الرحمن... وقال ابن قتيبة: الذي عندي والله أعلم أنّ الصورة ليست بأعجب من اليدين...)(٢).

ومع ما تضمّنه كلامه من التشبيه الواضح يتابع قوله: (فالذي ينبغي في هذا ونحوه: إمرار الحديث كما جاء، على الرضى والتسليم، مع اعتقاد أنّه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ﴾)(٣).

فهو وإن نفى المثليّة، ولكنّه لم ينفِ التشبيه، فلا يتبادر إلى الـذهن أنّهـم

<sup>(</sup>١) الدرر السنية في الأجوبة النجديّة: ج٣ ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٣ ص٢٦١\_٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ص٢٦٢\_٣٦٣.

بقولهم ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ ينفون التشبيه، فلعلّه يوجد له شبيه، ولكنّه ليس مثلاً له. وهؤلاء عندما استدلّوا على نفي التشبيه بنفي المثليّة برهنوا على كونهم ليسوا من أهل العلم، ولا يميّزون بين نفي المثليّة ونفي التشبيه، أو أنّهم يخدعون القارئ والمخاطب كي لا يكتشف حقيقة رأيهم ومعتقدهم، وهذا عين ما فعلوه في التجسيم عندما أصرّوا على قولهم بأنّه جسم ولكن ليس كالأجسام، حيث أثبتوا أصل الجسميّة ونفوا مثليّة الجسم بقولهم «ولكن ليس كمثل هذه الأجسام».

وبالعودة إلى ما جاء في الجواب في الدرر السنيّة، ومن أجل الجواب المتقدّم يذكر جواباً آخر وفيه: (وأمّا السؤال عن الحديث الصحيح «إنّ الله خلق...»... وأنكر الإمام أحمد على من قال: إنّ «الهاء» في قوله «على صورته» عائدة على آدم؛ فقال في رواية أبي طالب، من قال: إنّ الله خلق آدم على صورة آدم، فهو جهميّ...)(١).

فضلاً عمّا ذكره بعد ذلك من كلام يزيد هذا الاحتمال، فراجع.

الثاني: ما ورد في كتاب (مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة، التوحيد وما يلحق به) لابن باز، جمع وإشراف د. محمّد بن سعد الشويعر، وفيه:

(السؤال الرابع: إنّ الله خلق آدم على صورته، هل معنى ذلك أنّ جميع ما لآدم من صفات تكون لله؟

الجواب: هذا ثبت عن رسول الله على في الصحيحين أنّه قال: «إنّ الله خلق آدم على صورته»، وجاء في رواية أحمد وجماعة من أهل الحديث «على صورة الرحمن» فالضمير في الحديث الأوّل يعود إلى الله، قال أهل العلم كأحمد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص٢٦٣.

وإسحاق بن راهويه وأئمة السلف: يجب أن نمره كها جاء على الوجه الذي يليق بالله من غير تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل، ولا يلزم من ذلك أن تكون صورته سبحانه مثل صورة الآدمي، كها أنه لا يلزم من إثبات الوجه لله سبحانه واليد والأصابع والقدَم والرِّضا والغضب وغير ذلك من صفاته أن تكون مثل صفات بني آدم، فهو سبحانه موصوف بها أخبر به عن نفسه أو تخبر به رسوله على الوجه اللائق به من دون أن يشابه خلقه في شيء من ذلك، كها قال عز وجلّ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾، فعلينا أن نمره كها جاء على الوجه الذي أراده الرسول على من غير تكييفٍ ولا تمثل ...)(١).

فهو إذن بصدد نفي المثليّة فقط، وكلامه واضح في أنّ الله لـه يـدٌ ولكـن ليست مثل يدنا، وله أصابع ليست كأصابعنا، ولـه... أمّـا التشبيه فـصريح كلامه يُثبت ذلك!

وفي محاولة منه لصرف الأنظار عن حقيقة معتقده يتابع ابن باز القول: (...وهكذا لا يلزم أن تكون الصورة كالصورة، وهذه قاعدة كليّة في هذا الباب عند أهل السنّة والجهاعة، وهي إمرار آيات الصفات وأحاديثها على ظاهرها من غير تحريف ولا تكييف ولا تمثيل ولا تعطيل، بل يثبتون أسهاءه وصفاته إثباتاً بلا تمثيل وينزّهونه سبحانه عن مشابهة خلقه تنزيهاً بلا تعطيل، خلافاً لأهل البدع من المعطّلة والمشبّهة، فليس سمع المخلوق ولا بصر المخلوق ولا علم المخلوق مثل علم الله عزّ وجلّ، وإن اتّفقا في جنس العلم والسمع والبصر لكن ما يختصّ به الله لا يشابهه أحدٌ من خلقه سبحانه وتعالى، وليس كمثله شيء ؛ لأنّ صفاته صفاتٌ كاملة لا يعتريها نقص بوجه وتعالى، وليس كمثله شيء ؛ لأنّ صفاته صفاتٌ كاملة لا يعتريها نقص بوجه

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ومقالات متنوّعة، التوحيد وما يلحق به: ج٦ ص٢٧٤\_٢٠٥.

من الوجوه، أمّا أوصاف المخلوقين فيعتريها النقص والزوال في العلم والسمع وفي البصر وفي كلّ شيء)(١).

ونحن بدورنا نسأل: ما معنى نفي التشبيه من قِبل ابن باز وكذلك الاستشهاد بالآية ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ والقول منه بأنّ له يداً ولكن ليست كأيدينا وله ... وله كلّ الصفات التي توجد في المخلوقين، ولكنّها تختلف، فبإذا تختلف؟

هل تختلف يدنا عن يد الله بالطول والعرض؟ وهكذا الوجه؟ والصورة؟ و... وهو نفسه المصرّح في بعض كلماته بأنّه سبحانه له أعضاء كأعضائنا نحن البشر، والاختلاف بينهما أنّ أعضاء البشر قابلة للقطع، ولكن الله سبحانه لا يستطيع أحدُّ أن يقطع عضواً منه! وهل هذا إلّا القول بأنّه تعالى جسمٌ مركّب؟ وأنت تعلم ما هو المحذور من ذلك.

الثالث: ما ورد في كتاب (فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء) جمع وترتيب أحمد الدويش. ورد سؤالٌ فيه: (عن أبي هريرة، عن النبيّ عَلَيْكَ أَنّه قال: «خلق الله آدم على صورته ستّون ذراعاً»، فهل هذا الحديث صحيح؟

الجواب: نصّ الحديث: «خلق الله آدم على صورته ستّون ذراعاً» ثمّ قال: «إذهب فسلّم على أولئك النفر، وهم نفرٌ من الملائكة جلوس، فاستمع يحيّونك فإنّها تحيّتك وتحيّة ذرّيتك، فذهب، فقال: السلام عليكم، فقالوا: السلام عليك ورحمة الله، فزادوه ورحمة الله. فكلّ من يدخل الجنّة على صورة آدم طوله ستّون ذراعاً، فلم يزل الخلق تنقص بعده إلى الآن». رواه الإمام أحمد والبخاري ومسلم. وهو حديثٌ صحيح، ولا غرابة في متنه.

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٦ ص٢٧٥.

الأوّل: أنّ الله لم يخلق آدم صغيراً قصيراً كالأطفال في ذرّيته ثمّ نا وطال حتّى بلغ ستّين ذراعاً، بل جعله يوم خلقه طويلاً على صورة نفسه النهائيّة طوله ستّون ذراعاً.

والثاني: أنّ الضمير في قوله «على صورته» يعود على الله بدليل ما جاء في رواية أخرى صحيحة: «على صورة الرحمن» وهو ظاهر السياق ولا يلزم على ذلك التشبيه، فإنّ الله سمّى نفسه بأساء سمّى بها خلقه ووصف نفسه بصفات وصف بها خلقه، ولم يلزم من ذلك التشبيه، وكذا الصورة، ولا يلزم من إتيانها لله تشبيهه بخلقه؛ لأنّ الاشتراك في الاسم وفي المعنى الكلّي لا يلزم منه التشبيه فيما يخصّ كلّاً منهما؛ لقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾)(١).

فهل مراده غير القول بأنّ المعنى الذي يطلق ويُراد من الصورة للخلق هو نفس المعنى الذي يطلق ويراد من صورة الله تعالى، وهكذا في العين واليد وغيرها من الصفات؟

الرابع: ما ورد في (شرح الأربعين النووية) للعثيمين حيث يقول: (مسائل الأسماء والصفات التي حصل فيها خلاف... معنى حديث «إنّ الله خلق آدم...» فحرّفه قومٌ تحريفاً مشيناً؛ قالوا لأنّك لو قلت إنّما صورة الربّ عزّ وجلّ لمثّلت الله بخلقه؛ لأنّ صورة الشيء مطابقة له، وهذا تمثيل... وجوابنا على هذا أن نقول: لو أعطيت النصوص حقّها لقلت خلق الله آدم على صورة الله لكن ليس كمثل الله شيء، فإن قال قائل اضربوا لنا مثلاً...)(٢).

الخامس: ما ورد في كتاب (عقيدة الراسخين في العلم من الصحابة

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء: ج٣ ص٣٦٩\_٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) شرح الأربعين: العثيمين: ص٥٥-٤٦.

والتابعين والأئمّة المرضيّين في صفات ربّ العالمين) لسعود العثمان.

وهذا الكتاب فيه رسالة مفصّلة في هذا الحديث، وبها أنّ المؤلّف كتب ما يقارب الثهانين صفحة تشتمل على الأبحاث التالية المتعلّقة بحديث «إنّ الله خلق آدم...»: ذكر ألفاظ الحديث، ذكر أئمّة ونقّاد الحديث، ذكر ما نقل عن الإمام مالك، ذكر من صحيح رواية خلق الله آدم على صورته، قول إمام أهل السنّة، وغير ذلك، فإنّنا نحيل القارئ إلى الكتاب لمطالعته (۱).

السادس: ما ورد في تعليقات (الفتاوى الحموية الكبرى لشيخ الإسلام ابن تيمية) لحمد بن عبد المحسن التويجري الأستاذ المشارك بجامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلامية حيث يقول في تعليقته على الكتاب: (قد وقع خلاف في هذا الحديث المسمّى «حديث الصورة» وعلى من يعود في قوله: «خلق الله آدم على صورته»؟... والرأي الراجح أنّ الضمير عائد إلى الله، وهذا ما ذهب إليه الأئمة والعلماء قديماً وحديثاً، وإثبات الصورة لله كإثبات سائر الصفات، فتثبت لله كما ثبت السمع والبصر، والوجه، والقدَم... إلخ، بلا تكييف لذلك، وينزّه الله عن التشبيه والتمثيل...)(٢).

السابع: ما ورد في كتاب (فتح الباري بشرح صحيح البخاري) بتحقيق وتعليق عبد الرحمن بن ناصر البرّاك الذي قال في تعليقه على متن الكتاب حيث ورد فيه ذكر حديث الصورة: (قوله: «قال المازري: غلط ابن قتيبة فأجرى هذا الحديث على ظاهره...» ابن قتيبة يُعرَف بخطيب أهل السُّنة، وله جهود في الردّ على الزنادقة والمعتزلة كها في «تأويل مختلف الحديث» له. وما ذهب إليه ابن قتيبة من إثبات الصورة لله عزّ وجلّ، وأنّها ليست كصورة أحد

<sup>(</sup>١) عقيدة الراسخين في العلم: ص٦٣٧ إلى ص٧١٨. فراجع.

<sup>(</sup>٢) الفتاوى الحمويّة الكبرى: ص ٢٠٤٢٢.

من الخلق، هو مذهب جميع أهل السنة المثبتين لكلّ ما أثبته لنفسه وأثبته له رسول الله على يقولون: وجه لا كوجوه المخلوقين، يقولون: له صورة لا كصور المخلوقين، وقد دلّ على إثبات الصورة لله عزّ وجلّ قوله على في الحديث الطويل: «وتبقى هذه الأمّة وفيها منافقوها، فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفونه بها» وهو نصّ صريح لا يحتمل، فلهذا لم يخالف أحدٌ من أهل السنة في دلالته. وأمّا حديث: «فإنّ الله خلق آدم على صورته» فقد استدلّ به أكثر أهل السُّنة على إثبات الصورة أيضاً، وردّوا الضمير إلى الله تعالى، وأيّدوا فلك برواية من رواه بلفظ «على صورة الرحمن...»(١) ونقول: بل غلط المازري عفا الله عنه، ولم يغلط ابن قتيبة)(١).

ونفس هذا المعنى كرّره وأعاده البرّاك في الجزء الرابع عـشر مـن الكتـاب في الصفحة (١٢٩) فراجع.

وتلخّص ممّا تقدّم أنّ نظريّة المدرسة الوهّابية هي نفس نظريّة ابن تيميّة وأتباعه في عدم نفي المثليّة وإن حاولوا نفي التشبيه، ولكن هناك تلازم كا قلنا بين التمثيل والتشبيه.

وصريح كلامهم أنّ المراد من الصورة هو ما يُرى بالحواسّ الظاهرة، ولذا كان من الآثار التي رتّبها هؤلاء على الحديث هو أنّه سبحانه وتعالى قابل للرؤية إمّا في الدُّنيا أو في البرزخ أو في النوم أو يوم الحشر و... وأنّه يُرى كما تُرى الأشياء بالعين الحسيّة، فهم إذن أثبتوا الصورة الحسيّة، وحينئذ لابد أن يكون لله صورة بمعنى الشكل الخارجي والهيئة الخارجيّة، وبمعنى الأمر المحسوس، وإلاّ لو كان أمراً معقولاً معنويّاً فلا يمكن أن يُرى بالحواسّ

<sup>(</sup>١) فتح الباري بشرح صحيح البخاري للحافظ العسقلاني: ج٦ ص٣٩٢.

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص ٤٢٠-٤٢٢.

الظاهريّة كالعين الباصرة الماديّة.

والشاهد على ما نقوله ما ورد في بعض الروايات، وفي أهم مصادر الحديث عند أهل السنّة، ومن ذلك:

الرواية الأولى: في (صحيح البخاري) و(صحيح مسلم) وفيها:

«عن أبي هريرة أنّ أناساً قالوا: يا رسول الله هل نرى ربّنا يوم القيامة؟ فقال رسول الله عَلَيْكَ : هل تمارون في القمر ليلة البدر ليس دونه سحاب؟ قالوا: لا يا رسول الله. قال: فهل تمارون في الشمس ليس دونها سحاب؟ قالوا: لا.

قال: فإنّكم ترونه كذلك يحشر الناس يوم القيامة فيقول: مَنْ كان يعبد شيئاً فليتبع، فمنهم مَن يتبع الشمس، ومنهم مَن يتبع القمر، ومنهم مَن يتبع الطواغيت، وتبقى هذه الأمّة فيها منافقوها، فيأتيهم الله في غير الصورة التي يعرفون، فيقول: أنا ربّكم، فيقولون: نعوذ بالله منك، هذا مكاننا حتى يأتينا ربّنا، فإذا أتانا ربّنا عرفناه، فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفون، فيقول أنا ربّكم، فيقولون: أنت ربّنا فيتبعونه ويضرب جسر جهنّم...»(١).

الرواية الثانية: أيضاً في (صحيح البخاري) و(صحيح مسلم) وفيها:

«عن ابن جرير قال: كُنّا جلوساً عند النبيّ عَلَيْكَ فنظر إلى القمر ليلة البدر، فقال: إنّكم سترون ربّكم كما ترون هذا القمر، لا تضامون في رؤيته، فإن استطعتم أن لا تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها فافعلوا،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج۱ ص٢٠٤، كتاب الصلاة، باب فضل السجود، وج٩ ص١٥٦، كتاب التوحيد، باب «وكان عرشه على الماء»، وج٨ ص١٤٦، كتاب ما جاء في الرقائق، باب الصراط جسر جهنّم، صحيح مسلم: ج١ ص١٦٣، كتاب الإيمان، باب: ٨١ معرفة طريق الرؤية، ح٢٩٩.

ثمّ قرأ ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ سورة ق، الآية: هم سورة ق، الآية:

الرواية الثالثة: في (صحيح البخاري) و(صحيح مسلم) وفيها:

«عن أبي سعيد الخدري: أنّ أناساً في زمن رسول الله عَلَيْكَ قالوا: يا رسول الله، هل نرى ربّنا يوم القيامة؟ قال رسول الله: نعم.

قال: هل تضارّون في رؤية الشمس بالظهيرة ضوء ليس فيها سحاب؟ قالوا: لا. قال: وهل تضارّون في رؤية القمر ليلة البدر ضوء ليس دونه السحاب؟ قالوا: لا. قال النبيّ عَلَيْكَ : ما تضارّون في رؤية الله تبارك وتعالى يوم القيامة إلّا كما تضارّون في رؤية أحدهما...»(٢).

الرواية الرابعة: في (صحيح البخاري) وفيها:

«عن جرير بن عبد الله: قال رسول الله ﷺ: إنَّكم سترون ربَّكم عياناً» (٣).

قال القسطلاني شارحاً لبعض ألفاظ الحديث: عِياناً \_ بكسر العين \_ من قولك: عاينت الشيء عياناً، إذا رأيته بعينك (٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ج١ ص٥٤١، كتاب الصلاة، باب فضل صلاة العصر، وص١٥٠، باب فضل صلاة العصر، وص١٥٠، وج٩ باب فضل صلاة الفجر، وج٦ ص١٧٣، كتاب القرآن، باب تفسير سورة «ق»، وج٩ ص٢٥٦، كتاب التوحيد، باب: وكان عرشه على الماء، وصحيح مسلم، ج١ ص٤٣٩، كتاب الصلاة، باب ٣٧، فضل صلاتي الصبح والعصر والمحافظة عليهما، ح٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: ج٦ ص٥٥، كتاب القرآن، باب تفسير سورة النساء، وج٩ ص٥١، كتاب التوحيد، باب «وكان عرشه على الماء»، وصحيح مسلم: ج١ ص١٦٧، كتاب الإيمان، باب معرفة طريق الرؤية، ح٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ج٩ ص٥٦ ، كتاب التوحيد، باب «وجوهٌ يومئذٍ ناظرة».

<sup>(</sup>٤) إرشاد الساري شرح صحيح البخاري: ج١٠ ص٩٩٥.

الرواية الخامسة: في (صحيح مسلم) وفيها: عن صهيب، عن النبيّ عَلَيْكَ قَال: «إذا دخل أهل الجنّة الجنّة، يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئاً أزيدكم؟ فيقولون: ألم تبيّض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنّة وتجنّبنا من النّار؟! قال: فيكشف الحجاب، فما أُعطوا شيئاً أحبّ إليهم من النظر إلى ربّهم عزّ وجلّ»(۱).

وقد يقول قائل بأنّ هذه الروايات غير مقبولة عند أهل السنّة.

والجواب: إنّكم تصرّحون بخلاف ذلك، كما ورد في كتاب (أحاديث العقيدة المتوهم إشكالها في الصحيحين) حيث يقول: (هذه الأحاديث تدلّ دلالة واضحة على إثبات الصورة لله تعالى، ولا نعتني أن يتهمنا أحدٌ بالتمثيل والتشبيه... ولا يجوز تأويل الحديث فيه وصرفه عن ظاهره لمجرّد توهم التشبيه والتمثيل)(٢).

والغرض من سياقها هنا بيان معنى قوله: «فيأتيهم الله تبارك وتعالى في صورة غير صورته التي يعرفونه...» كما دلّت هذه الأحاديث على أنّ الله تعالى هو نفسه الذي يتحوّل من صورة إلى صورة، وتدلّ أيضاً على أنّ رؤية الله واقعة، وأنّه تعالى يأتيهم ثلاث مرّات في صور متغايرة.

فيتبيّن من الروايات المتقدّمة أنّ رؤية الله تعالى في يوم القيامة متحقّقة بهذه العين الظاهرة والمجرّدة، وذلك على نحو نوع من اتّصال شعاع من عين الإنسان بذاته تعالى، ثمّ إنّ جسمه تعالى يعكس ذلك الشعاع على عين الإنسان ثانية «إنّكم سترون ربّكم كما ترون هذا القمر...»، وهذه الرؤية

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم: ج١ ص١٦٣، كتاب الإيمان، باب: ٨٠، باب إثبات رؤية المؤمنين ربّهم في الآخرة، -٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) أحاديث العقيدة المتوهم إشكالها في الصحيحين جمعاً ودراسةً: ص١٦٧-١٣٧.

غير منحصرة بخاصّة العباد، بل المنافقون كذلك سوف يرون ربّهم، وأنّه تعالى صورة وجسماً يتأثّر بالتأثيرات العرضية كالحركة والتحوّل وغيرهما، بالإضافة إلى أنّه تعالى له مكان خاصّ ويظهر عياناً أمام أعين العباد.

وكذلك يستفاد من أحاديث الرؤية أنّ لله تعالى صوراً مختلفة وأشكالاً متعددة، يعرف العباد بعضها وينكرون بعضها الآخر، فإذا جاءهم بالصورة التي يعرفونه بها اتبعوه، «فيأتيهم الله في غير الصورة التي يعرفون، فيقول: أنا ربّكم.. فيقولون: نعوذ بالله منك... فيأتيهم الله في الصورة التي يعرفون».

وفي بعض الأحاديث التي لم نذكرها ورد فيها أنّه تعالى له ساق وهو بمثابة علامة فارقة وخاصّة يعرفون بها ربّهم، وما دام الله لم يكشف عن ساقه لم تحصل لهم تلك المعرفة، وفي بعضها أيضاً أنّه تعالى يتعجّب ويضحك وينخدع بغدر الإنسان المذنب إيّاه.

وهنا نسأل أتباع هذه العقيدة: هل الله سبحانه وتعالى حجمه يوم القيامة وجسمه مثل أحجام الناس وأجسامهم، وكيف يكون جالساً على العرش، وعلى أيّة هيئة؟ تعالى الله سبحانه عمّا يعتقدون ويقولون!!

وابن تيميّة له تعليق على مثل هذه الروايات، وذلك من قبيل ما ورد من كلامه في ذيل هذه الروايات في (بيان تلبيس الجهميّة) حيث يقول: (والمقصود هنا بيان ما في الأحاديث المشهورة من قوله على الديّة التي تجلّي صورة غير صورته التي رأوه فيها أوّل مرّة» وأنّ تلك هي هذه المرّة التي تجلّي فيها لفصل القضاء بين عباده، فخاطبهم وحاسبهم، ثمّ بعد ذلك جزاهم، فأمر أن يتبع كلّ قوم معبودهم) (۱).

وفي مناقشته مع الرازي في تأويله الأوّل لحديث الصورة يقول ابن تيميّة:

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٧ ص٥٨.

(والكلام على ما ذكره من وجوه: أحدها: أنّه من تأمّل سياق هذه الأحاديث وما اتفقت عليه من المعاني وسياقها، وما فيها من الإخبار بأنّ الله يأمر كلّ من عَبَد غيره أن يتبع معبوده، فيمثّله لهم وأنّه إذا تميّز الموحّدون من غيرهم امتحنهم: هل يعبدون غير الإله الذي رأوه أوّلاً؟ فلمّا تثبّتهم بالقول الثابت تجلّى لهم في الصورة التي يعرفون فيسجدون له، ولمّا رفعوا رؤوسهم من السجود وجدوه قد تحوّل في الصورة التي رأوه فيها أوّل مرّة، ثمّ إنّه من السجود وجدوه هو ربّ العالمين نفسه لا ملك من الملائكة ولا مجرّد بعض في هذه الصورة هو ربّ العالمين نفسه لا ملك من الملائكة ولا مجرّد بعض آياته)(۱).

فهو إذن يصرّح باعتقاده أنّ الله سبحانه وتعالى يأتي يوم القيامة ويبدّل صورته حتّى يمتحن عباده، وهل يعبدون غيره، لأنّهم فقط يعرفونه بالصورة، فيبدّل الله تعالى شكله الخارجي فلا يعبدونه، فيقول سبحانه: أنتم الموحّدون. وكأنّ التوحيد يتمّ بتغيير الصورة!!

ويتابع ابن تيميّة اتّهامه كعادت لمن يخالف في معتقدات فيقول: (ومن صرف مثل هذه الأحاديث وهذه الألفاظ الصريحة المنصوصة إلى مَلك من الملائكة أو مجيء شيء من عذاب الله، أو إحسان الله فإنّه مع جحده لما يعلم بالاضطرار من هذه الألفاظ قد فتح من باب القرامطة وتحريف الكلم عن مواضعه ما لا يمكن سدُّه؛ إذ لا يمكن بيان المخبر عنه بأعظم من هذا البيان التامّ...)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٧ ص٥٧-٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٧ ص٧٦.

#### موقف ابن تيميت من نصوص البخاري ومسلم

قد يقول قائل أيضاً بأنّ هذه النصوص الواردة في صحيحي البخاري ومسلم لا يوافق ابن تيميّة عليها، بل هو يناقشها سنداً ومتناً، ولعلّه يرفض كلّ المعاني الواردة فيها مثل تحوّل الله تعالى من حالٍ إلى حال. فهل هذا ينسجم مع مواقف ابن تيميّة واقعاً أم لا ؟

والجواب: أمّا من حيث السند، فإنّ ابن تيميّة يقول في كتاب (مجموعة الفتاوى): (أمّا النصوص العامّة فمثل ما في الصحيحين عن أبي هريرة أنّ الناس قالوا: يا رسول الله هل نرى ربّنا يوم القيامة...؟ هذان الحديثان من أصحّ الأحاديث)(١).

وكذلك في موضع آخر من هذا الكتاب، وبعد أن ينقل رواية رؤية الله تعالى يوم القيامة، يقول: (فهذا الحديث أصحّ حديثٍ على وجه الأرض)(٢).

وطبعاً لا ينحصر الأمر في قبوله مثل هذه المسائل في قضايا التوحيد، بل في النبوّة والإمامة أيضاً كانت هناك معتقدات فاسدة له لا تعدّ ولا تحصى، ليس هذا موضع بحثها.

وأيضاً ورد مثل هذا المضمون في كتابه (بيان تلبيس الجهميّة) حيث قال: (أمّا هذا الخبر في الجملة فهو متواتر عند أهل العلم)(٣).

هذا من حيث السند. وأمّا من حيث المضمون، فإنّه يصرّح بأنّ الذي أتاهم هو الله بنفسه \_كما في الأحاديث المتقدّمة \_وليس ملكاً من الملائكة،

<sup>(</sup>١) مجموعة الفتاوى: ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٢٩٤\_٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهميّة: ج٧ ص٦.

فإتيان الله تعالى في الحديث ليس فيه كناية ولا مجاز ولا تأويل، هذا أوّلاً.

وثانياً: يصرّح بأنّه تعالى هو الذي يتحوّل، لا أنّ العيون تراه ويخيّل لها كذلك، فالتحوّل ليس في عين الرائي، بل في المرئيّ.

وهذا ما صرّح به في موارد متعدّدة منها:

المورد الأوّل: قال في (بيان تلبيس الجهميّة): (من تأوّل سياق هذه الأحاديث وما اتفقت عليه من المعاني وسياقها، وما فيها من الإخبار بأنّ الله يأمر كلّ من عبد غيره أن يتبع معبوده، فيمثّله لهم وأنّه إذا تميّز الموحّدون من غيرهم امتحنهم: هل يعبدون غير الإله الذي رأوه أوّلاً؟ فلمّا تثبّتهم بالقول الثابت تجلّى لهم في الصورة التي يعرفون... عُلِم بالإضطرار أنّ الذي يأتيهم في هذه الصورة هو ربّ العالمين نفسه لا ملك من الملائكة ولا مجرّد بعض آياته، ومن صرف مثل هذه الأحاديث وهذه الألفاظ الصريحة المنصوصة إلى مكك من الملائكة أو مجيء شيء من عذاب الله، أو إحسان الله فإنّه مع جحده لما يُعلم بالإضطرار من هذه الألفاظ قد فتح من باب القرمطة وتحريف الكلم عن مواضعه ما لا يمكن سدُّه؛ إذ لا يمكن بيان المخبر عنه بأعظم من هذا البيان التامّ، فمن جعل هذا محتملاً لم يمكن قطّ أن يخبر أحدٌ أحداً بشيء من الألفاظ المبيّنة لمراده)(١).

المورد الثاني: ذكره أيضاً في (بيان تلبيس الجهميّة) يقول بعد أن أورد هذه الأحاديث والتي فيها: «... ثمّ يرفعون رؤوسهم وقد تحوّل في الصورة التي رأوه فيها أوّل مرّة»: (والرابعة: حين يرفعون رؤوسهم وقد تحوّل في الصورة التي رأوه فيها أوّل مرّة. وهذا تفسير ما في حديث أبي هريرة المتقدّم مع أبي سعيد حيث قال: «فيأتيهم الله في صورة غير صورته التي يعرفون» وأنّ التي يعرفون

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٧ ص٥٧-٧٦.

هي التي يُكشف فيها عن ساقٍ فيسجدون له، ثمّ يرفعون رؤوسهم وقد تحوّل في صورته التي رأوه فيها أوّل مرّة، فيتّبعونه حينئذٍ)(١).

فابن تيميّة لا يكتفي بمعتقده بل إنّه مع ذلك يستنكر على علماء المسلمين الذين نزّهوا الله، ورفضوا نسبة التحوّل إليه تعالى من مكانٍ إلى مكان، واتّهمهم بالمعطّلة. وهذا ما خالف فيه ابن تيميّة مرتكزات العقيدة التوحيديّة وما أجمع عليه علماء المسلمين باستحالة التغيّر على الله تعالى، لاستلزامه الحدوث.

وبناءً عليه، لابد من تحديد موقف واضح من هذه الروايات، والقول بأنّه إمّا أنّ الله تعالى لم يأتِ، أو القول بأنّ التغيّر عند الرائي لا عند المرئي.

وذكر البعض بأنّه حتّى لو قبلنا هذه الروايات الواردة في صحيحي البخاري ومسلم، لكن لا يمكننا القبول بالتفسير القائل بأنّ المرئي \_ الله تعالى \_ يتغيّر أو يتبدّل من صورة إلى صورة، أو يتحوّل، وما شاكل ذلك، وإنّم الرائى مخيّلته تتبدّل، والله ثابت لا صورة له في الخارج.

ومن هؤ لاء البعض من الذين رفضوا ولم يوافقوا ابن تيميّة من هو في صلب مدرسته وهو الشيخ العثيمين في تعليقه على صحيح مسلم حيث ذكر ذلك في كلام طويل جاء في مضمونه: (وهل كان الناس يعرفون صورة الله، فيأتيهم على صورة على غير هذا الوصف، أو هل المعنى أنّه يتغيّر الله \_ أو أنّ يتغيّر نظر الناس... بمعنى يخيّل إليهم أنّه بصورة غير صورته، الظاهر المراد الثاني، وإن كان هذا خلاف ظاهر اللفظ؛ لكن لأنّ الله تعالى لا يتغيّر فيحمل على هذا.

والحاصل أنّهم يرونه على صورة معيّنة في أوّل الأمر ثمّ على صورته،

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ج٧ ص٣٤\_٥٥.

ولكن هذا في مخيّلة الرائي).

ويتابع العثيمين القول بأنّ هذا له موارد متعدّدة لابدّ فيها من التأويل، كما في حديث: فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يُبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها. فهذه قطعاً ليس المراد ظاهرها لأنّ يد الإنسان حادثة لم تكن، ولا يمكن أن يكون الله جزءاً من بشر.

ولذا يقول: (إنّ التأويل لابدّ أن ينقسم إلى قسمين: تأويل لا وجه له، وتأويل له وجه في اللغة العربيّة...)(١).

فهل يكون الشيخ العثيمين ابن مدرسة تيميّة وأبرز ممثّلي منهجه من القرامطة أو من المعطّلة، أم أنّ ما هو حلالٌ لهم حرامٌ على غيرهم ؟

ومن الذين يتفق معهم ابن تيميّة في أكثر معتقداته، ولكنّه يخالفه في مسألة نسبة التغيّر إلى الله تعالى ابن قيم الجوزية؛ حيث يقول في كتاب (هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى): (بل جميع النبوّات من أوّلها إلى آخرها متّفِقةٌ على أصول: أحدها: أنّ الله \_ سبحانه وتعالى \_ قديمٌ واحدٌ لا شريك له في ملكه، ولا نِدّ له ولا ضِدّ، ولا وزير ولا مُشير، ولا ظهير، ولا شافع إلّا من بعد إذنه....

الرابع: أنّه لا يتغيّر ولا تعرض له الآفات، من الهَرَم والمرض والسِّنَةِ والنَّوم والنَّسيان والنَّدم والخوف والهمّ والحزن، ونحو ذلك...)(٢).

فتبيّن أنّ الشيخ ابن تيميّة بكلام ابن قيّم الجوزية مخالف لجميع الرسالات.

ومن أولئك الذين خالفهم ابن تيميّة ـ وهم في نفس المنهج أيضاً ـ الدارمي في كتابه (ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المريسي

<sup>(</sup>١) راجع: التعليق على صحيح مسلم: ج١ ص٦٢٣-٦٢٥.

<sup>(</sup>٢) هداية الحياري... (آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال ـ ١٦): ص٣٦٨.

العنيد)، حيث يقول: (فإذا مَثُلَ في أعينهم غير ما عرفوا من الصفة نفروا وأنكروا إيانهم بصفة ربوبيّته التي امتحن الله قلوبهم، فليّا رأى أنّهم لا يعرفون إلّا الذي امتحن الله به قلوبهم تجلّى لهم في الصورة التي عرفهم في الدُّنيا فآمنوا به وصدّقوا وماتوا ونشروا عليه من غير أن يتحوّل الله من صورة إلى صورة، ولكن يمثل ذلك في أعينهم بقدرته)(١).

#### ابن تيمية والتشبيه في حديث الصورة

بعد أن أثبتنا في الأبحاث السابقة أنّ ابن تيميّة قائل بالتجسيم ومصرّح به بشكلٍ قاطع، وأنّه أيضاً من المشبّهة ولو من بعض الوجوه، لأنّ التشبيه من جميع الوجوه غير معقول أصلاً، ولكن في كلماته عن حديث (الصورة) وما يتعلّق به من أمور صرّح ابن تيميّة بأنّ علماء المسلمين ذمّوا التشبيه، فهل هو بعد نقله ذمّ أئمّة وعلماء المسلمين للتشبيه كان من المشبّهة أم لا؟

في كتاب (درء تعارض العقل والنقل) يقول: (وممّا يوضّح هذا أنّ السلف والأئمّة كثُرَ كلامهم في ذمّ الجهميّة النفاة للصفات وذمّ المشبّهة أيضاً)(٢).

فنفي التشبيه وذمّه بحسب كلامه هو رأي الأئمّة ورأي السلف الصالح، وعلماء المسلمين، وسبق أيضاً أن ذكرنا أنّ موقف أئمّة أهل البيت عليه هو نفي التشبيه كما ورد في كتاب (التوحيد) للشيخ الصدوق عن الإمام الرّضا عليه أنّه قال: «فليس الله عرف من عرف بالتشبيه ذاته، وبالإقرار يكمل الإيمان به، ولا ديانة إلّا بعد المعرفة، ولا معرفة إلّا بالإخلاص، ولا

<sup>(</sup>١) ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المرسى: ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) درء تعارض العقل والنقل: ج١ ص٢٤٩، وفي بعض النسخ: ج١ ص٠٥١.

# إخلاص مع التشبيه، فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه الله الخلق الما

و بهذا تكون مسألة نفي التشبيه من المسائل التي تسالمت عليها كلات أئمة وعلماء ومدارس جميع المسلمين من السنة والشيعة.

وعلى هذا الأساس لابد من النظر في كلمات ابن تيمية وأتباعه من الوهابية في حديث (الصورة) لنرى هل هم من القائلين بالتشبيه أم لا؟

وهذا يضاف إلى ما ذكرناه وأثبتناه في الأبحاث السابقة من كونه مشبّها بلا أدنى شبهة، وقد أوردنا جملة من كلماته التي صرّح بها بهذا المعتقد.

بالعودة إلى أحاديث الصورة وألفاظها المتعدّدة الواردة بمضمون واحد ذكرنا بأنّه يوجد في هذه النصوص أقوال متعدّدة، وفسّرت بتفاسير متعدّدة، وقلنا بأنّ القول الأوّل في تفسير هذه النصوص يقوم على عنصرين أساسيّين: الأوّل: أنّ الضمير في (صورته) يعود على الله تعالى، فيكون المعنى أنّ الله

سبحانه وتعالى خلق آدم على صورة نفسه سبحانه وتعالى.

وابن تيميّة ذكر ذلك في (بيان تلبيس الجهميّة) حيث قال تحت عنوان: نقل المؤلّف لاتّفاق السلف في القرون الثلاثة على أنّ الضمير في حديث الصورة يعود إلى الله: (والكلام على ذلك أن يقال: هذا الحديث لم يكن بين السلف من القرون الثلاثة نزاع في أنّ الضمير عائد إلى الله، فإنّه مستفيضٌ من طرق متعدّدة عن عدد من الصحابة، وسياق الأحاديث كلّها يدلّ على ذلك)(٢).

فعود الضمير إلى الله تعالى هو معتقد ابن تيميّة وعلماء السلف بحسب قوله، وقد لا يكون هذا موضع الخلاف معه، إذ حتّى لو سلّمنا بعود الضمير

<sup>(</sup>١) توحيد الصدوق: ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٣٧٣.

على الله تعالى، ووافقناه على ذلك، تبقى المشكلة في العنصر الثاني وهو في تفسير المراد من الصورة، حيث يصرّ ابن تيميّة على أنّ المراد من الصورة ليس هي الصفة والصورة المعنويّة المدركة بالعقل، وإنّها الصورة الحسيّة والهيئة الخارجيّة والشكل.

وهذا ما فصّل فيه الحديث في (بيان تلبيس الجهميّة)، وقد أشرنا إلى بعض كلهاته سابقاً، ونضيف إليها نصوصاً أخرى حيث يقول في إبطال التأويلات الثلاثة التي ذكرها الرازي: (وأمّا التأويلات الثلاثة، التي ذكرها في إبطالها فقط، إذ لفظ الحديث مع سائر في الطريق الثالث، فالكلام في إبطالها فقط، إذ لفظ الحديث مع سائر الأحاديث موافقة لهذه الطريق، كها جاء «على صورته» و «على صورة الرحمن» و «على صورة».

أمّا التأويل الأوّل، وهو قوله: «المراد من الصورة: الصفة» \_ كما بيّناه \_ فيكون المعنى: أنّ آدم امتاز عن سائر الأشخاص والأجسام بكونه عالماً بالمعقولات...)(١).

وبها أنّ ابن تيميّة ذكر في كلامه التأويلات الثلاثة التي ذكرها الرازي في الطريق الثالث، كان لابـدّ مـن الإشارة إلى هـذا الطريق الثالث وتأويلاته الثلاثة من كلام الرازي.

وقد أشار المعلّق على كتاب (بيان تلبيس الجهميّة) في قوله: (الطريق الثالث من الطرق الثلاثة التي ذكر الرازي في عود الضمير على أحدها في قوله على الله خلق آدم على صورته» بقوله: «يحتمل أن يكون عائداً إلى شيء غير صورة آدم على الله تعالى، ويحتمل أن يكون عائداً إلى آدم.

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٤٧٢\_٤٧٣.

ويحتمل أن يكون عائداً إلى الله تعالى».

وذكر في الطريق الثالث ثلاثة وجوه، وهي:

الوجه الأوّل: أن يكون المراد من الصورة الصفة.

الوجه الثاني: أن يكون المراد منه إضافة خلق.

الوجه الثالث \_ وهو تأويل الغزالي \_: أنّ نسبة ذات آدم إلى البدن كنسبة البارى إلى العلم)(١).

ولكن ابن تيميّة يناقش الرازي في تأويله عدم عود النضمير إلى الله تعالى في كلام طويل وفي مضمونه: أنّ تفسير الصورة بالصفة أو بالنصورة المعنويّة أو الروحانيّة غير ثابت في نفسه، ويمكن أن يكون الحديث دالّا عليه باللزوم والتضمّن، وقصر الحديث عليه باطل قطعاً، فإذن يريد ابن تيميّة القول بأنّ ظاهر الحديث ليس الصفة المعنويّة بل النصفة الخارجيّة؛ يقول: (وأيضاً: فقوله: «خلق آدم على صورته، طوله ستّون ذراعاً» إلى قوله: «فكلّ من يدخل الجنّة يدخلها على صورة آدم» صريح في أنّه أراد صورة آدم المخلوقة لا المقدّرة)(٢).

وروايته لهذا الحديث وتعليقه عليه بأنّ المراد من صورة آدم الصورة المخلوقة، شاهدٌ آخر على كون معتقد ابن تيميّة أنّ المراد من الصورة المشكل الخارجي.

ثمّ إنّ ما ورد في الحديث عن طول آدم وأنّـه ستّون ذراعاً لم يـدخل فيـه لفظ الطول وقدره، فلا يكون ذلك داخلاً في مسمّى الصورة، ونتيجة ذلك أنّه تعالى لا يكون طوله ستّين ذراعاً كطول آدم، والتشابه بـين آدم والله تعالى

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٦ ص٧٧١.

هو فقط بالصورة، بغض النظر عن كونه تعالى أطول من آدم أو أعرض منه، فحينئذٍ أين يكون التشابه؟

يقول: (من المعلوم أنّ الشيئين المخلوقين قد يكون أحدهما على صورة الآخر مع التفاوت العظيم في جنس ذواتها) أي \_ مثلاً \_ قد يكون الأوّل طوله ١٥٠ كيلومتر، والثاني طوله ستّون ذراعاً، فالقدر والطول مختلفان، أمّا الصورة فواحدة.

فالقول الذي اختاره ابن تيميّة إذن فيه ثلاثة أمور كما ذكرنا مراراً:

الأوّل: أنّ الضمير يعود على الله تعالى.

الثاني: أنَّ المراد من الصورة الشكل.

الثالث \_ وهو ما صرّح به في الكثير من كلماته \_: أنّ هذه الصورة والشكل هي على صورة شابّ أمرد.

بعد ذلك نعود إلى أساس الحديث وهو التشبيه الذي وقع فيه ابن تيميّة.

في المقدّمة قلنا بأنّه لابدّ من التمييز بين التشبيه والتمثيل، فنفي المثليّة عن الله تعالى لا يعنى بالضرورة نفى التشبيه عنه تعالى.

على سبيل المثال: لو كان لدينا إناءان، فالنسبة بينهما هي أنّهما مثلان، وهذا مثل هذا، ولو أبدلت أحدهما بالآخر، ووضعته مكانه لا أستطيع تمييز أحدهما عن الآخر لأنّه يوجد تطابق تامّ. هذا بالنسبة للمثليّة.

ومثال آخر: إذا كان أمامي قلمان فهما متشابهان، وطولهما واحد، ولكن هناك بعض الخصوصيّات لكلّ واحدٍ، فإذن يكون هناك تشابه من وجه، وتغاير من وجهٍ آخر.

والسؤال المطروح على ابن تيميّة وأتباعه والسيّم الوهّابية:

إنَّكُم في معرفة الله سبحانه وتعالى أتنفون المثليَّة والتشبيه من كلِّ

الجهات، أم تنفون المثليّة فقط، فتقولون بأنّه ليس كمثله شيء، ولكنّه يمكن أن يشبهه شيء من بعض الوجوه لا من كلّ الوجوه؟ وإلاّ لو أشبهه في جميع الوجوه لصار مثله.

بعبارة أخرى: هل قولكم: «بلا تشبيه» مرادكم منه نفي التشبيه مطلقاً أم نفي التشبيه من بعض الوجوه؟ فأيّ واحدٍ من ذلك مرادكم ومقصودكم؟

والجواب: صريح كلام ابن تيميّة وإن كان يتضمّن أنّه تعالى: لا نِدَّ له، لا نظير له، لا عِدل له، لا مساوي له... ولكنّه يقول أيضاً: له تعالى شبيه من بعض الوجوه وإن كان ليس له شبيه من كلّ الوجوه .

وهذا من أوضح درجات الشرك حسب مدرسة أهل البيت عليه كما يقول الإمام الرِّضا عليه (لا إخلاص مع التشبيه).

ولا يمكن للإنسان أن يكون موحِّداً حقيقيًا مع القول ولو بدرجة من التشبيه، فأين قال ابن تيميَّة مثل هذا الكلام؟

في كتاب (بيان تلبيس الجهميّة) وفي الهامش عنوان: «نفي التشبيه من كلّ وجه هو الجحود والتعطيل لربّ العالمين»، يقول: (وإذا كان الأمر كذلك، عُلِمَ أنّ نفي التشبيه من كلّ وجه هو التعطيل والجحود لربّ العالمين، كما عليه المسلمون متّفقون، كما أنّ إثباته مطلقاً هو جعل الأنداد لربّ العالمين، لكن من الناس من لا يفهم هذا).

وهذا تدليس وكذب واضح، فكيف يدّعي بأنّ المسلمين متّفقون على أنّ نفي التشبيه من كلّ وجه جحودٌ لربّ العالمين، ويدخل في إطار التعطيل، وأنّه إذا لم نشبّه الخالق بالمخلوق من بعض الوجوه نكون من الكافرين؟ وأين هو هذا الاتّفاق على مثل هذا الكلام في أقوال علماء المسلمين وأئمّتهم؟

ويتابع القول: (إذ لفظ التشبيه فيه عمومٌ وخصوص، كم سنبيّنه، ومن

هنا ضلّ فيه أكثر الناس، إذ ليس له حدُّ محدود، وما هو منتف بالاتّفاق بين المسلمين، بل بين أهل الملل كلّهم، بل بين جميع العقلاء المقرّين بالله، معلوم بضرورة العقل، ومنه ما هو ثابت بالاتّفاق بين المسلمين، بل بين أهل الملل كلّهم، بل بين جميع العقلاء، للتقرير بالصانع).

فيجب بحسب كلامه نفي التشبيه عن الله، وكذلك يجب إثبات التشبيه له تعالى، لا أنّه يجوز.

(فلمّ كان لفظ التشبيه يُقال على ما يجب إنتفاؤه وعلى ما يجب إثباته لم يرد الكتاب والسنّة به مطلقاً، لا في نفي ولا إثبات، ولكن جاءت النصوص في النفي بلفظ: المثل والكفو والندّ والسميّ، وجاء لفظ الشبه في الإثبات مقيّداً في كلام أصحاب النبيّ عَلَيْكُ وتابعيهم، كما روى عثمان بن سعيد الدارمي...) (١).

نعم، هذا هو التأسيس النظري للشيخ الأموي، ولخطّ معاوية وبني أميّة وهو القول: بأنّه إن لم تكن مشبّهاً من بعض الوجوه فأنت معطّل، وأنت جاحد لربّ العالمين!!

إلى أن يقول: (وقد بسطنا الكلام على هذا في «الأجوبة المصريّة» \_ وهو كتابٌ مفقود \_ وبيّنا أنّ الله ليس كمثله شيء بوجه من الوجوه، فيجب أن ينفى عنه المثل مطلقاً ومقيّداً، وكذلك الندّ، والكفو، والشريك ونحو ذلك من الأسهاء التي جاء القرآن بنفيها)(٢).

ويقول أيضاً: (فلا يخلو إمّا أن يكون النفي من ذلك مختصّاً بالماثل له من كلّ وجه، وهو المكافئ له من كلّ وجه فقط والمساوي والمعادل لـ والمكافئ

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٤٨٤\_٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٦ ص٤٨٧.

له من كل وجه، أو يكون النفي عامّاً في الماثل ولو من بعض الوجوه، والمكافئ ولو من بعض الوجوه، والمكافئ ولو من بعض الوجوه، والم يجوز أن يكون النفي مختصّاً بالقسم الأوّل، لأنّ هذا لم يعتقده أحدٌ من البشر، وهو سبحانه ذمّ ونهى عمّا هو موجودٌ في البشر)(١).

ومن المبرّرات التي يسوقها لأجل تأكيد معتقده يقول: (والمنفي عنه لابـدّ أن يستلزم وصفاً ثبوتيّاً، كما قرّرنا هذا في غير هذا الموضع، ومنافاته لـذلك المنفي وبُعده عنه، ومنافاة صفاته الوجوديّة له فيه من الاختصاص الذي لا يشركه فيه أحد ما لا يعلمه أيضاً إلّا هو، بخلاف لفظ التشبيه، فإنّه يقال على ما يشبه غيره، ولو من بعض الوجوه البعيدة، وهذا ممّا يجب القول به شرعاً وعقلاً بالاتّفاق.

ولهذا لمّا عرف الأئمّة ذلك وعرفوا حقيقة الجهميّة وأنّ نفيهم لذلك من كلّ وجهٍ مستلزمٌ لتعطيل الصانع ووجوده، كانوا يبيّنون ما في كلامهم من النفاق والتعطيل، ويمنعون عن إطلاق لفظهم العليل، لما فهموه من مقصودهم وإن لم يفهمه أهل الجهل والتضليل)(٢).

وكأنّه يريد القول: إنّ المشكلة هي في نفي التشبيه مطلقاً، وبهذا يصير الإنسان معطّلاً، والمشكلة حينئذٍ تكون بحسب رأي ابن تيميّة أنّ هذا يعني التنزيه المطلق!!

وفي كلام وأقوال ابن تيميّة ما هو أوضح وأصرح من ذلك حيث يقول: (كذلك ثبوت ذات \_ يعني لله \_ لا تشبه الموجودات بوجه من الوجوه ممتنع في العقل، وثبوت المشابهة من بعض الوجوه في الأمور الكماليّة معلومٌ بالشرع

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٤٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٦ ص٠٩٩ـ٤٩١.

والعقل، وكما أنّه لابدّ لكلّ موجودٍ من صفات تقوم به فلابدّ لكلّ موجود قائم بنفسه من صورة يكون عليها، ويمتنع أن يكون في الوجود قائم بنفسه ليس له صورة يقوم عليها)(١).

فالله تعالى إذن \_ وفقاً لابن تيميّة \_ إذا كان بلا صورةٍ ولا شكلٍ خارجيّ، معدومٌ؛ لأنّه يمتنع في الوجود قائم بنفسه ليس له صورة يقوم عليها.

ومن هنا يعتبر ابن تيميّة أنّ التشبيه غير مذموم على إطلاقه، كما صرّح بذلك في النصّ الذي نقلناه عنه في (بيان تلبيس الجهميّة) وكذلك في (درء تعارض العقل والنقل) الذي نقلناه أيضاً فيها تقدّم.

وكذلك يعود إلى تأكيد ذلك في (بيان تلبيس الجهميّة) حيث يقول: (وإذا كان كذلك فاسم «المشبّهة» ليس له ذكر بذمِّ في الكتاب والسُّنة، وكلام أحد من الصحابة والتابعين، ولكن تكلّم طائفة من السلف مثل عبد الرحمن بن مهدي، ويزيد بن هارون، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، ونعيم بن حمّاد، وغيرهم بذمّ المشبّهة، وبيّنوا المشبّهة الذين ذمّ وهم؛ أنّهم الذين يمثّلون صفات الله بصفات خلقه، فكان ذمّهم لما في قولهم من مخالفة الكتاب والسنّة، إذ دخلوا في التمثيل، إذ لفظ التشبيه فيه إجمال واشتراك وإيهام، بخلاف لفظ التمثيل الذي دلّ عليه القرآن، ونفى مُوجَبَه عن الله عزّ وجلّ) (٢).

وإلى هنا نجد أنّ أهم أُسس التوحيد لدى ابن تيميّة من خـلال كـلّ مـا تقدّم يقوم على:

أُوّلاً: التجسيم، لأنّه بناءً على معتقداته: ما لم يكن الله تعالى جسماً، يكون

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج١ ص٣٨٧.

معدوماً.

ثانياً: التشبيه، لأنّه يعتبر أنّ نفي التشبيه من كلّ وجه هو التعطيل والجحود لربّ العالمين.

وعلى كلّ مسلم أن يتنبّه ويأخذ على أنّ الطريق عند ابن تيميّة إلى التوحيد يمرّ من التجسيم، وكذلك من خلال التشبيه، ولكن لا من جميع الوجوه، بل من بعض الوجوه.

هذا ما أثبتناه بالأدلّة القطعيّة من كلمات ابن تيميّة.

وهذا أيضاً ما تبنّاه النهج والمدرسة التي تمثّل ابن تيميّة، وهي المدرسة الوهّابية بها ذكره كبار أئمّتها من أمثال ابن باز الذي أورد هذه المعاني في كتاباته، ومنها ما ذكره في كتاب (مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة)، وفيها هذا السؤال:

(السؤال: ما صحّة حديث أنّ الله خلق آدم على صورته...؟

الجواب: هذا هو الصواب، الحديث صحيح مثل ما قال إسحاق وأحمد وغيرهم، معناه سميع بصير، وليس معناه مثل سمع ابن آدم وبصره، ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، وليس مثل ابن آدم، تعالى الله عن الشبيه والنظير)(۱).

ومراده من الشبيه، الشبيه في كلّ الوجوه، والمقيّد ببعض الوجوه، لا الشبيه مطلقاً، والدليل على ذلك قوله (الشبيه والنظير) فهذا عطف تفسير، حيث فسّر الشبيه بالنظير، أي الماثل، والعدل والمساوي، والمكافئ ونحو ذلك بحسب ما ذكره أرباب اللغة العربية.

وفي تصريحِ آخر لأحد أئمّتهم وعلمائهم المعاصرين الشيخ العثيمين

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ومقالات متنوّعة، ابن باز: ج٥٦ ص١٢٧.

يقول: (... لأنّك لو قلت إنّها صورة الربّ عزّ وجلّ لمثّلت الله بخلقه، لأنّ صورة الشيء مطابقة له وهذا تمثيل، وجوابنا على هذا أن نقول: لو أعطيت النصوص حقّها لقلت خلق الله آدم على صورة الله، لكن ليس كمثل الله شيء)(۱).

فالمنفى عن الله تعالى عند العثيمين التشبيه المطلق لا المقيّد.

ففي الواقع ابن تيميّة ينفي التشبيه من جهة، ويُثبته من جهة أخرى، وليس هذا من باب التناقض، لأنّ التشبيه الذي ينفيه هو التشبيه من كلّ جهة وبحسب تعبيره التشبيه المطلق، وهذا الذي عبّر عنه القرآن الكريم بأنّه المثل.

ولعلّ الشبهة التي وقع فيها ابن تيميّة هي الصفات التي تطلق على الله تعالى وعلى الإنسان، فتقول الله عالم، موجود، وكذلك الإنسان عالم، موجود، وهكذا سميعٌ بصير، ولكنّه غفل أنّ علم الإنسان إمكاني، فقير، وعلم الله تعالى واجب، علمٌ غنيّ، بالذات، وأيّ شبه يوجد بين الغنيّ بالذات والفقير بالذات، وبين الواجب بالذات وبين المكن بالذات، وأيّ شبه بين القديم بالذات وبين الحادث بالذات؟!

أليس هذا كلّه كاشفاً عن كونه جاهلاً بالقضايا والمسائل العقليّة، والقضايا التوحيديّة؟

وفي (جامع المسائل) لابن تيميّة والذي هو عبارة عن مجموعة آثاره، يصرّح بهذا المعنى؛ فإنّه بعد أن ينفي الماثلة ويقول بأنّ الله لا مثل له، يشبت التشبيه من وجه، فيقول: (وقوله في حديث الصورة «لا يقولنّ أحدكم قبّح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك» يدلّ على أنّه ليس ممتنعاً من كلّ وجه، بل

<sup>(</sup>١) شرح الأربعين النوويّة: ص٥٥.

بعض الوجوه جائزة ...)(١).

والحاصل بعد هذه الاستفاضة: أنّه يمكن تلخيص كلّ ما اعتقده ابن تيميّة في مسألة التشبيه: أنّه ينفي التشبيه المطلق، ولا ينفي التشبيه المقيّد، فيقول بأنّه تعالى لا يوجد له شبيه من كلّ وجه، وله شبيه من بعض الوجوه، وإلاّ للزم التعطيل والجحود.

وهذه المسألة تضاف إلى جملة اعتقاداته الفاسدة التي أشرنا إليها في هذه الأبحاث مثل أنّه تعالى جسم لأنّ ما ليس بجسم فليس بموجود.

وكذلك مسألة التغيّر والتي مفادها أنّ الله سبحانه وتعالى يتغيّر في صوره وصفاته الخبريّة مثل اليد والساق والوجه (الأعضاء)، فهي عنده صفاتٌ عينيّة وليست معنويّة، بمعنى أنّها جزء من ذاته سبحانه وتعالى وتتغيّر من حال إلى حال.

وهذه المعتقدات وإن كانت تتعلّق بتوحيد الصفات لكنّها تنعكس على توحيد العبادة وتترك آثارها الفاسدة، لأنّ التجسيم والتشبيه والتغيير على مستوى الصفات الإلهيّة والإيهان بها يتنافى مع التوحيد الحقيقي على مستوى العبادة وعلى مستوى الفعل الإلهي، لأنّه ملازمٌ للشرك في كلّ الأبعاد.

## تميز الله عن الموجودات في نظرية ابن تيمية

عند الحديث سابقاً عن سند هذه الروايات في نظر ابن تيميّة وموقفه منها، ذكرنا بأنّ الله تعالى يتغيّر ويتحوّل من صورة إلى صورة، وأنّ المؤمنين لا يعرفونه من خلال صورته، فيكشف الحقّ سبحانه وتعالى عن ساقه فيتعرّفونه.

<sup>(</sup>١) جامع المسائل، المجموعة الثامنة، رقم: ١٨، ص١٦١-١٦١.

إذن فالعلامة التي تميّز الله تعالى \_ بنظر ابن تيميّة وأتباعه \_ وبها يعرفه المؤمنون، هي الساق وليست الصورة.

وهذا بطبيعة الحال تناقض ومخالفة صريحة لما ذكره ابن تيميّة في أحاديث الصورة من أنّه تعالى يتميّز عن مخلوقاته بصورته وشكله.

وبناءً عليه: إذا كان الباري عزّ وجلّ يتميّز بساقه، نوجّه سؤالنا إلى ابن تيميّة: أيّ جزءٍ من الساق يتميّز به الله تعالى حينها يكشفه لمخلوقاته؟ هل الجزء الأعلى أم الأسفل؟ وهل هي الساق اليمنى أم اليسرى؟

ومن أين يعرف المؤمنون أنّ هذه الساق هي ساق إلهيّة؟

وقد تمادى أصحاب هذا المنهج في مثل هذه التفاصيل كها فعل ابن قيم الجوزية في كتاب (الصواعق المرسلة في الردّ على الجهميّة) حيث جعل قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُكُشّفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴿ (القلم: ٤٢). مطابقاً لقول النبيّ عَلَيْكَ : «فيكشف عن ساقه فيخرّون له سجّداً» ثمّ يقول: (وتنكيره للتعظيم والتفخيم، كأنّه قال يكشف عن ساقٍ عظيمة، جلّت عظمتها وتعالى شأنها أن يكون لها نظيرٌ أو مثيل أو شبيه؛ قالوا: وحمل الآية على الشدّة لا يصحّ بوجه، فإنّ لغة القوم في مثل ذلك أن يقال كشفت عن القوم لا كشف عنها كما قال تعالى: ﴿ فَلَمّا كَشَفْنَا عَنْهُمْ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ (الزخرف: عنها كما قال تعالى: ﴿ فَلَمّا كَشَفْنَا عَنْهُمْ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ (الزخرف:

فالتنكير إذن عند ابن الجوزية هو للتعظيم، وهذه الساق الإلهيّة لا معنى لأن تكون مثلاً نصف متر، بل يجب أن تكون بآلاف الأمتار، وعرضها كذلك، وأيضاً هكذا الحال بالنسبة لوزنها، وذلك من أجل أن تتميّز هذه الساق الإلهيّة عن سوق المخلوقات.

هذا بالنسبة إلى الساق في مفهوم هذه المدرسة، ولو عدنا إلى الصورة

لقالوا فيها كما قالوا في الساق، من أنّها صورة عظيمة، فخمة، ضخمة، لأنّها صورة إلهيّة، ولابدّ أن تتميّز عن صور المخلوقات.

فتعالوا إذن لكي نتخيّل الإله الذي يصوّره هؤلاء في عقيدة التوحيد، ولسوف نتصوّره بحسب معتقداتهم وكلماتهم أنّ له جسماً ضخماً بحيث يجلس على كرسيّه الذي وسع السماوات والأرض، فهو موجود كبير ضخم بحجمه وطوله وعرضه وثقله لا يمكن للعقل أن يحيط به، ورأسه على شكل الآدميّين، ولذا لم يستطيعوا تمييزه!!

وأين هذا كلّه من تلك المدرسة العظيمة التي اعتقدت بها قاله أئمّة أهل البيت عليه كقول الإمام الرضاع المنه ( كل ما ميزتموه بأوهامكم فهو مردود البيكم ». تعالى الله عمّا يقول الجاهلون علوّاً كبيراً.

هذا مع أنّ قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ ينبغي حمله على الظاهر، خاصّة في منهج ابن تيميّة الذي يرفض التأويل، نراه يقول بأنّها: أيّ ساقٍ كان، ولا ارتباط لها بساقه سبحانه وتعالى.

يقول في (مجموعة الفتاوى): (ولا ريب أنّ ظاهر القرآن لا يدلّ على أنّ هذه من الصفات، فإنّه قال: ﴿يَوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ نكرة في الإثبات لم يضفها إلى الله، ولم يقل: عن ساقه، فمع عدم التعريف بالإضافة لا يظهر أنّه من الصفات إلّا بدليل آخر، ومثل هذا ليس بتأويل، إنّا التأويل صرف الآية عن مدلولها ومفهومها ومعناها المعروف، ولكن كثير من هؤلاء يحملون اللفظ على ما ليس مدلولاً له، ثمّ يريدون صرفه عنه، ويجعلون هذا تأويلاً، وهذا خطأ من وجهين...)(۱).

إذن إذا حملنا الساق على غير الساق المتعارفة لا يكون تأويلاً، لأنَّه ليس

<sup>(</sup>١) مجموعة الفتاوى: ج٦ ص٢٣٧.

### ظاهر الآية أنّ هذه ساق إلهيّة!

ثمّ يخالف ابن تيميّة هذا الكلام الذي قاله في الفتاوى الحمويّة، ويصرّ على أنّ هذه الآية تكلّمت عن ساقه سبحانه وتعالى، وأقام أدلّة ثلاثة لإثبات كون ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ﴾ المراد منها: يوم يكشف الحقّ عن ساقه هو سبحانه وتعالى؛ يقول في (بيان تلبيس الجهميّة): (الوجه السادس: أنّه من أين في ظاهر القرآن لله ساق، وليس معه إلّا قوله: ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ﴾، والصحابة قد تنازعوا في تفسير الآية: هل المراد به الكشف عن الشدّة، أو المراد به أنّه يكشف الربّ عن ساقه؟)(۱).

ثمّ يتابع كلامه في الاستدلال على من قال بأنّها ساق الله فيقول: (والـذين جعلوا ذلك من صفات الله تعالى أثبتوه بالحديث الـصحيح المفسّر للقرآن، وهو حديث أبي سعيد الخدري المخرج في الـصحيحين، الـذي قال فيه: فيكشف الربّ عن ساق)(٢).

إذن الدليل الأوّل الذي ساقه إلى القول بأنّ المراد ساق الله هو الحديث الصحيح، وأمّا الدليل الثاني فهو كما قال: (وقد يقال إنّ ظاهر القرآن يدلّ على ذلك من جهة أنّه أخبر أنّه يكشف عن ساق ويدعون إلى السجود، والسجود لا يصلح إلّا لله، فعُلم أنّه هو الكاشف عن ساقه)(٣).

وأمّا الدليل التّالث، فهو: (وأيضاً فحَمْلُ ذلك على الشدّة لا يصحّ، لأنّ المستعمل في الشدّة أن يُقال: «كَشف الله الشدّة» أي أزالها، كما قال: ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا كَشَفْنَا عَنْهُمْ الْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ (الزخرف: ٥٠)، وقال: ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٥ ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٥ ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٥ ص٤٧٣.

عَنْهُمْ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلٍ هُمْ بَالِغُوهُ ﴿ الأعراف: ١٣٥)... واذا كان المعروف من ذلك في اللغة أنّه يقال: كشف الشدّة، أي أزالها، فلفظ الآية ﴿يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ وهذا يُراد به الإظهار والإبانة، كها قال: ﴿كَشَفْنَا عَنْهُمْ ﴾، وأيضاً فهناك تحدث الشدّة لا يزيلها، فلا يكشف الشدّة يوم القيامة، لكن هذا الظاهر ليس ظاهراً من مجرّد لفظ ساق، بل بالتركيب والسياق وتدبّر المعنى المقصود) (١).

ومن مدرسة ابن تيميّة انبثق البعض ليشنّ حملة شعواء على كلّ من قال بأنّ المراد من الساق في الآية غير ساق الله تعالى، وهو الشيخ عبد الله بن محمّد الغنيهان حيث قال في (شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري): (وبهذا يتبيّن بطلان قول من يقول: المراد بالساق: الأمر الشديد المهول، أو أنّه مَلَكُ يجعله الله علامة يعرفونها، ونحو ذلك من التأويلات الباردة السخيفة التي يجب أن ينزّه عنها كلام العقلاء، فضلاً عن كلام رسول الله عليها.

وكل من جرّد نفسه لله، وطرح عنه التعصّب والتقليد، فإنّه يعلم بطلان هذه التأويلات، وسخافتها)(٢).

فهل هناك من الصحابة من عنده تأويلات باردة وسخيفة فيُقام عليه الحدّ لأجل ذلك، مع أنّ هذا يتناقض مع منهج ابن تيميّة الذي يعتبر من (الصارم المسلول) أنّه لا يجوز إلصاق أيّ صفة نقص بحقّ صحابة النبيّ ومن يفعل ذلك يُقام عليه الحدّ.

ولكن الغنيان هنا يتهم \_ ولو بشكل غير مباشر \_ الصحابة الذين لم يوافقوا على تفسيره لمعنى الساق، وذهبوا إلى التأويل، بأنّهم لم ينزّهوا كلام

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٥ ص٤٧٤\_٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري: ج١ ص٥٥٠.

النبيِّ عَلَيْكِكَ ، وأنّ تأويلاتهم سخيفة، وأنّهم أهل تعصّب...

هذا بالإضافة إلى ما نقلنا سابقاً عن بعض أرباب مدرسة ابن تيميّة حيث قالوا: (والصحابة قد تنازعوا في تفسير الآية...).

#### أدلت ابن تيميت في تفسير الحديث

وقع الخلاف الكبير بين ابن تيميّة وعلماء المسلمين في مسألة إرجاع الضمير في قوله على الضمير في قوله على صورته»، ولم يوافق هؤلاء العلماء ابن تيميّة وأتباعه على إرجاع الضمير إلى الله تعالى؛ لأنّ مقتضى القواعد هو إرجاع الضمير إلى الله تعالى؛ لأنّ مقتضى الموجود في «صورته» هي الضمير إلى الأقرب، وأقرب الكلمات إلى الضمير الموجود في «صورته» هي «آدم».

ومع ذلك يصرّ ابن تيميّة على إرجاع الضمير إلى الله سبحانه وتعالى.

ولعل أهم دليل استند إليه لإثبات معتقده هو بعض الروايات التي وردت بلفظ: «... على صورة الرحمن» من قبيل ما نقلنا سابقاً: «إذا قاتل أحدكم فليتجنّب الوجه، فإنّما صورة الإنسان على صورة وجه الرحمن» وكذلك: «لا تقبّحوا الوجه فإنّ ابن آدم خلق على صورة الرحمن».

وهذه الروايات أصبحت المنشأ لابن تيميّة لمثل هذا القول.

ولذلك وقع في الاشتباه أيضاً في تفسير الروايات التي ذكرناها سابقاً والتي تشير إلى رؤية الله يوم القيامة، فينكره البعض لأنّ الوجه وجه آدمي فيشتبه عليهم الأمر، فيكشف الله عزّ وجلّ لهم عن الساق، وحينئذٍ يتبيّن لهم أنّ هذه الساق ساق إلهيّة. وتكون الساق علامة على أنّه هو الله تبارك وتعالى!!

ومن أقوال ابن تيميّة التي تشير إلى ما ذكرناه، ما ورد في كتاب (بيان

تلبيس الجهميّة) حيث يقول: (الوجه الثامن: أنَّ رواية الحديث من وجوه، فسائر الألفاظ تبطل عود الضمير إلى آدم، قوله: «لا تقبّحوا الوجه، فإنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن». وقوله في الطريق الآخر من حديث أبي هريرة: إذا ضرب أحدكم فليتجنّب الوجه، فإنّ صورة الإنسان على صورة الرحمن)(١).

وبعد نقله لهذه الروايات يقول: (مع أنّ هذه الروايات المتنوّعة في مظنّة الاشتهار دليل على أنّ علماء الأمّة لم تنكر إطلاق القول بأنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن، بل كانوا متّفقين على إطلاق مثل هذا)(٢٠).

فهو إذن ينسب هذا الأمر \_ إرجاع الضمير إلى الله \_ إلى كلّ علماء الأمّة، وسيأتي أنّ هذه النسبة غير صحيحة على الإطلاق، ثمّ يقول بعد ذلك: (وهذه الوجوه كلّها مع أنّها مبطلة لقول من يعيد الضمير في قوله إلى آدم، فهي أدلّة مستقلّة في الإخبار بأنّ الله تعالى خلق آدم على صورة نفسه)(٣).

وهذا ما أشار إليه ابن حجر العسقلاني في فتح الباري وقال: بأنّ لفظ الحديث بصيغة «على صورة الرحمن» كان السبب في تمسّك أصحاب مقولة عود الضمير على الله، فقال: (وقيل: الضمير لله، وتمسّك قائل ذلك بها ورد في بعض طرقه على صورة الرحمن) (3).

وفي كتاب (اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة ـ لابن تيميّة) بـشرح الشيخ صالح آل الشيخ يقول:

(وأمّا حديث الصورة، ومراده من الصورة: خلق الله آدم على صورة

<sup>(</sup>١) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٤٤١.

<sup>(</sup>٢) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٥٤٤.

<sup>(</sup>٣) بيان تلبيس الجهميّة: ج٦ ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري بشرح صحيح البخاري: ج١١ ص٢، باب بدء السلام.

الرحمن، وليس رواية خلق الله آدم على صورته، والدليل على ذلك قوله بعد ذلك: فقد شذّ ابن خزيمة في تضعيفه، والحديث صحيح)، لأنّ ابن خزيمة لم يضعّف تلك النصوص التي تكلّمت على أنّ الله خلق آدم على صورته، وإنّما ضعّف الروايات التي تكلّمت عن أنّ الله خلق آدم على صورة الرحمن.

ولذا قال بعد ذلك: (وكان هذا الحديث هو الفيصل بين السني والجهمي، وإنّا أنكره ابن خزيمة وأجمع أهل السنّة على أنّ ابن خزيمة زلَّ في ذلك)(١).

ومن الشواهد أيضاً أنّ هذه المدرسة اعتمدت على حديث «خلق الله آدم على صورة الرحمن» واعتبرته مستنداً لها في إرجاع الضمير على الرحمن: تأليفهم للكتب والرسائل والإصرار فيها على هذا المعنى.

ومن ذلك كتاب (عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن) تأليف حمود بن عبد الله بن حمود التويجري.

ولمعرفة قيمة هذا الكتاب في مدرسة ابن تيميّة نشير إلى التقريظ الذي ورد في مقدّمة الكتاب من قبل الشيخ ابن باز حيث يقول: (فألفيته كتاباً قيّاً كثير الفائدة، قد ذكر فيه الأحاديث الصحيحة الواردة في خلق آدم على صورة الرحمن، وفيها يتعلّق بمجيء الرحمن يوم القيامة على صورته، وقد أجاد وأفاد وأوضح ما هو الحقّ في هذه المسألة، وهو أنّ الضمير في الحديث في خلق آدم على صورته \_ يعود إلى الله عزّ وجلّ).

أمّا لماذا التركيز على هذا الحديث؟ فالجواب واضح وهو إقامة الدليل والبرهان لإثبات أنّ الضمير يعود على الله سبحانه وتعالى.

وهذا أيضاً ما أشار إليه الدكتور سليمان الدبيخي في كتاب (أحاديث

<sup>(</sup>١) اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة: ج٢ ص١٩.

العقيدة المتوهم إشكالها في الصحيحين جمعاً ودراسةً) حيث إنّه بعد أن يذكر الحديث وأدلّة أصحاب القول بأنّ الضمير يعود على الله، يقول:

(والأصل حمل اللفظ على ظاهره، وذلك بإرجاع النضمير إلى الله تعالى ... ولأهميّة هذا الحديث في هذا الباب وكونه فيصلاً وقاطعاً للنزاع في هذه المسألة، فقد أثار نقاشاً واسعاً، خاصّةً بين بعض العلماء المعاصرين)(١).

وفي هامش الصفحة يذكر أولئك المدافعين عن الحديث ويذكرهم بالقول:

(كتب الشيخ حمّاد بن محمّد الأنصاري مقالة في مجلّة الجامعة السلفيّة في ذي القعدة سنة ١٣٩٦هـ، المجلّد الثامن، العدد الرابع، بعنوان «تعريف أهل الإيمان بصحّة حديث صورة الرحمن»، صحّح فيه هذا الحديث وردّ على ابن خزيمة في تعليله له، ونقل هذه المقالة: الدكتور علي بن ناصر الفقيهي في هامش كتاب الصفات للدار قطني بتحقيقه «٥٨ ـ ٢٢».

فكتب الشيخ الألباني ردّاً على هذه المقالة....

فكتب الشيخ حمود التويجري رسالة بعنوان: «عقيدة أهل الإيهان في خلق آدم على صورة الرحمن»، ردّ فيها على تضعيف ابن خزيمة والألباني لهذا الحديث.

ثمّ كتب السيخ عبد الله الدويش رسالة بعنوان: «دفاع أهل السنّة والإيهان عن حديث خلق الله آدم على صورة الرحمن» ردّ فيها على ابن خزيمة وكذا على الألباني في ردّه على الشيخ حمّاد الأنصاري)(٢).

<sup>(</sup>١) أحاديث العقيدة المتوهّم إشكالها في الصحيحين جمعاً ودراسة: ص٢٦٦ـ١٢٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ص ۱۲۷.

#### رأي ابن خزيمت والألباني في حديث الصورة

في مقابل دعوى ابن تيميّة بإرجاع الضمير في حديث الصورة إلى الله تعالى، ولإثبات عدم صحّة هذه الدعوى نجد الكثير من علماء السنّة لم يوافقوا على ذلك، وسنكتفي بذكر ما يقوله عَلَمان من الأعلام الكبار، أحدهم من المتقدّمين، والثاني من المتأخّرين والمعاصرين، ممّن خالفوا ابن تيميّة في صحّة سند هذا الحديث، وهذان العَلَمان هما:

الأوّل: هو الإمام بل إمام الأئمّة محمد بن إسحاق بن خزيمة.

الثاني: إمام الجرح والتعديل العلاّمة الألباني.

أمّا الأوّل، أي ابن خزيمة: فقد ذكر الذهبي في (سير أعلام النبلاء) تعريفاً عنه فقال: (محمّد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة الحافظ الحجّة الفقيه شيخ الإسلام، إمام الأئمّة أبو بكر السلمي النيسابوري الشافعي صاحب التصانيف، ولد سنة ٢٢٣هـ...).

ثمّ يقول في موضع آخر: (حدّثنا فلان عن فلان، حدّثنا ابن حاتم بن حبّان التميمي قال: ما رأيت على وجه الأرض من يحفظ صناعة السُّنن ويحفظ ألفاظها الصحاح وزياداتها حتّى كأنّ السنن كلّها بين عينيه إلّا محمّد بن إسحاق بن خزيمة)(١).

لكن ابن تيميّة يصفه بأنّه شاذّ؛ لمجرّد أنّه ناقش الرواية، ولم يطابق تفسيره لتفسير ابن تيميّة.

ثمّ يتابع الذهبي القول: (وقال أبو الحسن الدارقطني: كان ابن خزيمة إماماً ثبتاً معدوم النظير، وقال الإمام أبو العبّاس بن سريج وذكر له ابن

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء: ح١٤، الترجمة ١٤، ابن خزيمة، ص٧٧٣.

خزيمة فقال: يستخرج النكت من حديث رسول الله عَلَيْكَ بالمنقاش، وقد كان هذا الإمام جهبذاً بصيراً بالرِّجال...)(١).

أمّا الثاني: فهو أحد أبرز أئمّة الجرح والتعديل المعاصرين، العلاّمة محمّد ناصر الألباني، وأحد أئمّة السلفيّة الدعويّة المعاصرة، والذي تعتمد عليه السلفيّة في وقتنا الحاضر في تضعيف الأحاديث وتصحيحها من خلال بعض آثاره ومؤلّفاته والتي من أهمّها: (سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيّع في الأمّة).

الألباني يورد الأحاديث المتقدّمة فيقول: «إذا قاتل أحدكم فليتجنّب الوجه، فإنّما صورة الإنسان على صورة وجه الرحمن».

ويعلّق على الحديث بقوله: (مُنكر، أخرجه ابن الإمام أحمد في كتاب «السنّة»... وهو ضعيف لسوء حفظه، وقد صحَّ الحديث من طرف بنحوه، ولكن ليس فيه ذكر «على صورة الرحمن» سبحانه وتعالى، فهي زيادة مُنكرة لخالفتها لتلك الطرق... وقد أنكرها جماعة مع ورودها في طريق آخر...)(٢).

ثمّ ينقل الرواية الثانية للحديث: «لا تقبّحوا الوجه؛ فإنّ ابن آدم خُلِقَ على صورةِ الرحمن عزّ وجلّ»، ويعلّق عليه أيضاً بالقول: (مُنكرَ. أخرجه الآجري في الشريعة... وهذا إسناد رجاله ثقات رجال الشيخين، ولكن له أربع علل، ذكر ابن خزيمة ثلاثة منها، فقال:

إحداها: أنَّ الثوري قد خالف الأعمش في إسناده فأرسله الثوري ولم يقل: «عن ابن عمر».

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة: ج٣ ص٥١٥ـ٦١٦، الحديث رقم: ١١٧٥.

والثانية: أنّ الأعمش مدلّس لم يذكر أنّه سمعه من حبيب بن أبي ثابت. والثالثة: أنّ حبيب بن أبي ثابت أيضاً مدلّس لم يعلم أنّه سمعه من عطاء، ثمّ قال: «فمعنى الخبر \_إنْ صحّ من طريق النقل مسنداً \_أنّ ابن آدم خلق

م قال. «فمعنى الحبر \_ إن صبح من طريق النف ل مسلدا \_ ان ابن ادم ح على الصورة التي خلقها الرحمن حين صوّر آدم ثمّ نفخ فيه الروح».

قلت: والعلّة الرابعة: هي جرير بن عبد الحميد، فإنّه وإن كان ثقة كما تقدّم، فقد ذكر الذهبي في ترجمته من «الميزان» أنّ البيهقي ذكر في «سننه» في ثلاثين حديثاً لجرير بن عبد الحميد قال: «قد نسب في آخر عمره إلى سوء الحفظ».

قلت: وإنّ ممّا يؤكّد ذلك أنّه رواه مرّةً عند أبي عاصم «رقم ٥١٨» بلفظ: «على صورته»، لم يذكر «الرحمن». وهذا الصحيح المحفوظ عن النبيّ عَلَيْك من الطرق الصحيحة عن أبي هريرة...)(١).

وما نقله الألباني عن ابن خزيمة من كون الحديث فيه ثلاث على إشارة مهمّة إلى إحدى المباني الموجودة عند أئمّة الجرح والتعديل، وحاصل ذلك: أنّه لا يمكن الاحتجاج بالرواية من خلال الاكتفاء بالنظر إلى رجال السند وكونهم ثقات لنحكم بصحّة الرواية، بل لابدّ من كونها لا تحتوي على علّة قادحة.

وقد صرّح هؤلاء بهذا المعنى ومنهم الشيخ العثيمين في كتابه (مصطلح الحديث) حيث قال بعد تقسيمه للآحاد من الأحاديث باعتبار الرتبة وأنّها على خسة أقسام؛ ومنها:

(١. فالصحيح لذاته: ما رواه عدل تامّ الضبط بسندٍ متّصل وسلم من الشذوذ والعلّة القادحة... والعلّة القادحة أن يتبيّن بعد البحث في الحديث

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: الحديث: ١١٧٦، وراجع: كتاب التوحيد لابن خزيمة: ص٩٦.

سبب يقدح في قبوله، بأن يتبيّن أنّه منقطع، أو موقوف، أو أنّ الراوي فاسق، أو سيئ الحفظ، أو مبتدع والحديث يقوّي بدعته، ونحو ذلك، فلا يحكم للحديث بالصحّة حينئذ؛ لعدم سلامته من العلّة القادحة)(١).

ولذا يقول في رواية ينقلها: (فظاهر الإسناد الصحّة لكن أعلّ بـأنّ روايـة إسماعيل عن الحجازيّين ضعيفة، وهذا منها، وعليه فهو غير صحيح؛ لعـدم سلامته من العلّة القادحة)(٢).

فالحديث مع أنّه بحسب الظاهر صحيح السند، ولكن فيه علّة كما أشار إلى ذلك. وهذا ما ذكره أيضاً علاّمة اليمن المعاصر أبو عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي في كتاب (أحاديث مُعَلَّة ظاهرها الصحّة)؛ قال في معنى العلّة في الحديث: (فالحديث المعلّ هو الحديث الذي اطلُّل فيه على عِلَّةٍ تقدحُ في صحّته مع أنّ ظاهره السلامة.

قال الحافظ...: وإنّما يُعلُّ الحديث من أوجه ليس للجرح فيها مدخلٌ، فإنّ حديث المجروح ساقطٌ واه، وعِلَّةُ الحديث تكثُر في أحاديث الثقات أن يحدّثوا بحديث، له علّةٌ فتخفى عليهم عِلّتهُ، والحجّة فيه عندنا العلم والفهم والمعرفة.

فعلى هذا لا يُسمّى الحديث المنقطع مثلاً معلولاً، ولا الحديث الذي راويه مجهول أو مُضعَّف معلولاً، وإنّما يُسمّى معلولاً إذا آلَ أمرهُ إلى شيء من ذلك مع كونه ظاهر السلامة من ذلك) ("").

وبالعودة إلى ابن تيميّة فإنّه لمّا نظر إلى كلام ابن خزيمة الـذي ذكـر بـأنّ

<sup>(</sup>١) مصطلح الحديث: ص١٣ و ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص١٩.

<sup>(</sup>٣) أحاديث مُعَلَّة ظاهر ها الصحّة: ص١٦.

الحديث فيه ثلاث علل استنكر عليه ذلك، والسبب أنّ ابن تيميّة ليس من أهل الخبرة في هذا المجال، وفي تصوّره أنّ الحديث بمجرّد أن ينقله الثقات بحسب نظره \_ يمكن الاحتجاج به، وقد غفل ابن تيميّة عن الشروط التي ذكرناها للاحتجاج بالحديث والتي يمكن تلخيصها بناءً على ما تقدّم بهذين الشرطين:

الأوّل: هو أن يكون جميع الرواة في سند الحديث من الثقات.

الثاني: أن لا تكون هناك علّة قادحة، من قبيل أن يكون سيّئ الحفظ، أو مدلّساً، فقد يكون الراوي ثقة إلّا أنّه سيّئ الحفظ، أو قد يكون ثقة ولكنّه ينقل حديثاً آخر بمضمون آخر أصحّ من الأوّل، فهذه كلّها على تودّي إلى سقوط الحديث.

وهذا أيضاً منهج الألباني الذي يعتبر أبرز العلماء في علم الحديث، وقد أشار إلى هذه القاعدة في كتابه (سلسلة الأحاديث الضعيفة...) فقال:

(لأنّ كون رجال الإسناد ثقات ليس هو كلّ ما هو يجب تحقّقه في السند حتّى يكون صحيحاً، بل هو شرطٌ من الشروط الأساسيّة في ذلك، بل إنّ تتبّعي لكلهات الأئمّة في الكلام على الأحاديث قد دلّني على أنّ قول أحدهم في حديثٍ ما رجال إسناده ثقات يدلّ على أنّ الإسناد غير صحيح، بل فيه علّة ولذلك لم يصحّحه وإنّها صرّح بأنّ رجاله ثقات فقط من غير أن يصحّح)(۱).

وإذا اتّضحت هذه القاعدة نعود إلى حديث الصورة فنرى أنّ كلّ من قال بأنّ هذا الحديث صحيح \_ ونقصد به الحديث الذي فيه لفظ «على صورة الرحمن» \_ نظر إلى رجال السند وقال كلّهم ثقات، إذن الحديث ثقة، مع أنّ

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة...: ج٣، ذيل الحديث: ١١٧٦.

الأمر ليس كذلك فإنه قد يكون رجال الإسناد ثقات، ولكن يوجد في السند علّة قادحة تمنع من القول بصحّة الحديث.

أمّا العلل في هذا الحديث فقد ذكرنا ما ذكره الإمام ابن خزيمة الذي أشار إلى وجود علل ثلاث في الحديث في مقدّمة هذا البحث نقلاً عن الألباني ـ.

ولابن خزيمة كلامٌ ذكره قبل إيراده لعلل الحديث يشير فيه إلى ما توهمه البعض من عودة الضمير إلى الرحمن فقال في (كتاب التوحيد): (قال ابن عمر: قال رسول الله على الله على الله على عبر عطاء عالم ممن لم يتحرّى العلم، الرحمن...» وقد افتتن بهذه اللفظة التي في خبر عطاء عالم ممن لم يتحرّى العلم، وتوهموا أنّ إضافة الصورة إلى الرحمن في هذا الخبر من إضافة صفات الذات، فغلطوا في هذا غلطاً بيّناً وقالوا مقالة شنيعة مضاهية لقول المشبّهة، أعاذنا الله وكلّ المسلمين من قولهم. فالذي عندي في تأويل الخبر إن صحّ من جهة النقل موصولاً، فإنّ في الخبر عللاً ثلاثة... أشرنا إليها ...

إلى أن يقول: قال أبو بكر: ومثل هذا الخبر لا يكاد يحتج به علماؤنا من أهل الأثر، فإن صحّ هذا الخبر مسنداً فمعناه إضافة الصورة إلى الرحمن من باب إضافة الخلق إليه، ﴿هَذَا خَلْقُ الله فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الله لَحُمْ آيَةً ﴾ فأضافه إلى نفسه، وكذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿هَذِهِ نَاقَةُ الله لَكُمْ آيَةً ﴾ فأضاف الله الناقة إلى نفسه، وهكذا...)(١).

فهذه إذن إضافة تشريفيّة، لا إضافة صفة من صفات الذات كما يقول ابن تيميّة.

فها هو الإمام أبو خزيمة يرى بأنّ من قال بأنّ ابن آدم خُلق على صورة

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد، ابن خزيمة: ج١ ص٩٦-١٠٠.

الرحمن يصير مشبّهاً، ويقول بأنّه لم يحتجّ أحدٌ من علمائنا بهذا الأثر، أمّا ابن تيميّة فيقول: (فقد شذّ ابن خزيمة)، فهل انفرد ابن خزيمة وحده بهذا الرأي؟

ويناقش الألباني في ما قاله البعض من عود الضمير إلى الله تعالى بدعوى أنّه يتعيّن إجراء ما في ذلك على ما تقرّر بين أهل السُّنة من إمراره كها جاء من غير اعتقاد تشبيه، أو من تأويله على ما يليق بالرحمن جلّ جلاله، فيقول: (والتأويل طريقة الخلف، وإمراره كها جاء طريقة السلف، وهو المذهب، ولكن ذلك موقوف على صحّة الحديث عن الرسول عليه، وقد علمت أنّه لا يصحّ كها بيّنا آنفاً....

وخلاصة القول: أنّ الحديث ضعيف بلفظيه وطريقيه، وأنّه إلى ذلك مخالف للأحاديث الصحيحة بألفاظِ متقاربة)(١).

إذن الحديث عند الألباني ضعيف سنداً ومتناً، ومخالف للأحاديث الصحيحة، فكيف صحّحه ابن تيميّة؟!

وقد ردّ الألباني على ابن تيميّة بشكل غير مباشر من خلال ردّه ومناقشته للأنصاري في رسائل العقيدة حيث تبنّى الأنصاري رأي ابن تيميّة ونظّر له، فقال الألباني في معرض مناقشته لذلك: (تنبيه هامّ: بعد تحرير الكلام وقفت على مقال طويل لأخينا الفاضل الشيخ حمّاد الأنصاري أوهم القرّاء أنّ ابن خزيمة تفرّد من بين الأئمّة في إنكاره لحديث صورة الرحمن \_وهذا التوهّم منشأه ابن تيميّة فقلّده أتباعه \_مع أنّ معه ابن قتيبة والمازري ومن تبع المازري، كما تقدّم...)(٢).

وكذلك ردّ الألباني في نفس الكتاب على الشيخ حمود التويجري مؤلّف

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة: ج٣ ص٣١٨\_٣١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٣ ص٩١٣.

كتاب (عقيدة أهل الإيهان في خلق آدم على صورة الرحمن) وأكدرأيه بتضعيف الحديث.

ولم يسلم الألباني من النقد رغم مقامه العلمي الشامخ لدى أتباع ابن تيميّة، لأنّه ناقش في مسألةٍ من المسائل المسلّمة لديهم، فانبرى البعض منهم لإلحاقه بالجهميّة، كما فعل الشيخ عبد الله الدويش في كتابه (دفاع أهل السنّة والإيهان عن حديث خلق الله آدم على صورة الرحمن) حيث قال ردّاً على الألباني بعد أن استعرض كلامه: (انتهى ما ذكره الشيخ الألباني مع بعض الاختصار، ولمّا تأمّلته وجدته عارياً عن التحقيق والبرهان، بعيداً عن قول أهل السنة والجهميّة، فنبّهت عليه أهل السنة والجهاعة، موافقاً لقول أهل الضلال والجهميّة، فنبّهت عليه نصحاً للأُمّة وخوفاً من الاغترار به، وجعلته فصولاً)(۱).

فقد صار الألباني من أهل الضلال، جهميّاً، خارجاً عن السنّة لأنّه لم يقبل بصحّة هذا الحديث! وهذا منطق ابن تيميّة الذي جعل الحديث الفيصل بين السنّى والجهمى، ولذا نبّه على ضلاله الشيخ الدويش.

## مخالفت علماء السنت لابن تيميت في حديث الصورة

ونحن وإن ذكرنا ما قاله العَلَمان: ابن خزيمة، والألباني، ولكن ضرورة البحث تقودنا إلى التفصيل أكثر في هذه المسألة، لذلك كان لابد من ذكر ما قاله بعض كبار العلماء من أهل السنة في مخالفتهم لابن تيميّة في إرجاع الضمر إلى الله تعالى، ومن هؤ لاء:

الأوّل: النووي في شرحه لصحيح مسلم؛ حيث قال بعد حديث النبيّ الأوّل: «خلق الله آدم على صورته طوله ستّون ذراعاً»: (هذا الحديث سبق

<sup>(</sup>١) دفاع أهل السنّة والإيهان عن حديث خلق الله آدم على صورة الرحمن: ص٥.

شرحه وبيان تأويله، وهذه الرواية ظاهرة في أنّ الضمير في صورته عائد إلى آدم، وأنّ المراد أنّه خلق في أوّل نشأته على صورته التي كان عليها في الأرض وتوفّي عليها وهي طوله ستّون ذراعاً ولم ينتقل أطواراً كذرّيته، وكانت صورته في الجنّة هي صورته في الأرض لم تتغيّر)(۱).

الثاني: ابن حجر العسقلاني في فتح الباري. وقد ذكر ابن حجر موقفه من الحديث في عدّة مواضع، ففي الجزء الخامس من الكتاب بعد أن أورد الحديث عن أبي هريرة قال: (وزعم بعضهم أنّ الضمير يعود على آدم أي على صفته أي خلقه موصوفاً بالعلم الذي فَضَلَ به الحيوان ـ ثمّ قال مؤيّداً ذلك ـ وهذا محتمل وقد قال المازري: غلط ابن قتيبة، فأجرى هذا الحديث على ظاهره وقال: صورة لا كالصور \_ وبعد ذكره لأقوال العلماء في الحديث قال \_ وهو ظاهر في عود الضمير على المقولة له...)(٢).

وفي الجزء السادس كان أكثر وضوحاً في بيان رأيه في عود النضمير على آدم، حيث ذكر الحديث بلفظ «على صورته»، ثمّ قال: (وهذه الرواية تؤيّد قول من قال إنّ الضمير لآدم، والمعنى: أنّ الله تعالى أوجده على الهيئة التي خلقه عليها، لم ينتقل في النشأة أحوالاً، ولا تردّد في الأرحام أطواراً كذريّته، بل خلقه الله رجلاً كاملاً سويّاً من أوّل ما نفخ فيه الروح. [ثمّ عقب ذلك بقوله:] وطوله ستّون ذراعاً، فعاد الضمير أيضاً على آدم، وقيل معنى قوله «على صورته» أي لم يشاركه في خلقه أحدٌ؛ إبطالاً لقول أهل الطبائع، وخصّ بالذّكر تنبيهاً بالأعلى على الأدنى، والله أعلم) (٣).

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم: ج۱۷ ص۱۷۸، باب جهنّم.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري بشرح صحيح البخاري: ج٥ ص١٣٣٠، باب في المكاتب.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٦ ص٢٦٠، باب خلق آدم على ذريّته.

الثالث: ما ذكره العيني في (عمدة القاري)، حيث قال بعد إيراده للحديث:

(قوله «على صورته» أي على صورة آدم؛ لأنّه أقرب. أي: خلقه في أوّل الأمر بشراً سويّاً كامل الخلقة طويلاً ستّين ذراعاً كها هو المشاهد، بخلاف غيره فإنّه يكون أوّلاً نطفةً ثمّ علقةً ثمّ مضغةً ثمّ جنيناً ثمّ طفلاً ثمّ رجلاً حتّى يتمّ طوله، فله أطوار...)(١).

الرابع: السيوطي في (الديباج على مسلم)، حيث قال بعد إيراده للحديث: (خلق الله آدم على صورته، قال النووي هذه الرواية ظاهرة في أنّ المحديث لآدم وأنّ المراد أنّه خلق في أوّل نشأته على صورته التي كان عليها في الأرض وتوفّي عليها...)(٢).

الخامس: ابن حبّان في (الصحيح) فإنّه كان من أكثر المنكرين والمتشدّدين في عدم جواز إرجاع الضمير في الحديث إلى الله تعالى، فقال: (هذا الخبر تعلّق به من لم يحكم صناعة العلم... ولو تملّق قائل هذا إلى بارئه في الخلوة وسأله التوفيق... فمعنى الخبر عندنا بقوله على «خلق الله آدم على صورته» إبانة فضل آدم على سائر الخلق، والهاء راجعة إلى آدم، والفائدة من رجوع الهاء إلى آدم دون إضافتها إلى الباري جلّ وعلا، جلّ ربّنا وتعالى عن أن يشبّه بشيء من المخلوقين)(٣).

السادس: أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي في كتاب (دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه). فقد أورد الحديث وأشار إلى الاختلاف الواقع في

<sup>(</sup>١) عمدة القاري بشرح صحيح البخاري: ج٢٢ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) الديباج على مسلم: ج٦ ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبّان بترتيب بلبان: ج١٤ ص٣٤، وصف طول آدم حيث خلقه الله....

تفسيره، وفي عود الضمير، ولكن كان كلامه الفصل في عدم قبوله بالحديث حيث قال: (قلت: هذا الحديث فيه ثلاث علل: أحدها...)(١).

السابع: المناوي في (فيض القدير شرح الجامع الصغير) حيث قال: (خلق الله آدم على صورته، أي على صورة آدم التي كان عليها من مبدأ فطرته إلى موته لم تتفاوت قامته ولم تتغيّر هيئته، بخلاف بنيه فإنّ كلاً منهم يكون نطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة ثمّ عظاماً وأعصاباً عارية ثمّ مكسوّة لحماً ثمّ حيواناً مجنناً لا يأكل ولا يشرب ثمّ يكون مولوداً رضيعاً ثمّ طفلاً مترعرعاً ثمّ مراهقاً ثمّ شابّاً ثمّ كهلاً ثمّ شيخاً، أو خلقه على صورة حال يختصّ به لا يشاركه أنواع أُخر من المخلوقات...)(٢).

#### علماء الشيعة وموقفهم من حديث الصورة

من واضحات الفكر الإمامي عدم موافقة على الشيعة على تفسير الحديث مع ما ذكره ابن تيمية في إرجاعه الضمير في قوله على ورقه على الله تعالى. وانقسم علماء الشيعة تجاه حديث الصورة إلى فريقين:

الأوّل: من أنكر صحّة الحديث ولم يقبله من حيث السند والمتن.

الثاني: من قال بأنّه على فرض صحّة سنده، فإنّ الضمير يعود إلى آدم مع بيانهم للمعنى المراد من ذلك، وأيضاً قال بعضهم بأنّه إذا صحّ عود الضمير إلى الله تعالى فلابد من تأويل الحديث وعدم تفسيره بها يفيد التشبيه والتمثيل

<sup>(</sup>١) دفع شبه التشبيه: ص٢٤١، فصل في الأحاديث التي سمّتها المجسّمة أخبار الصفات، الحديث الأوّل.

<sup>(</sup>٢) فيض القدير: ج٣ ص٩٢٥، الحديث: ٣٩٢٨، فصل في حرف الخاء.

والتجسيم وغير ذلك من الأمور المنكرة.

ويضاف إلى ذلك ما ورد عن الأئمة المعصومين عليه في تفسيرهم لمعنى الحديث؛ ففي رواية محمّد بن مسلم التي نقلناها في مقدّمة البحث أنّه يروي الرواية عن الإمام الباقر عليه وفيها: «سألت أبا جعفر عليه عمّا يروون أنّ الله عزّ وجلّ خلق آدم على صورته، فقال: هي صورة محدثة مخلوقة اصطفاها الله واختارها على سائر الصور المختلفة فأضافها إلى نفسه كما أضاف الكعبة إلى نفسه، والروح إلى نفسه، فقال: بيتي، وقال: نفخت فيه من روحي»(۱).

فبيّن الإمام علمين المراد من الصورة بكونها صورة محدثة مخلوقة، وهذا بيان للفارق بين صورة الله تعالى وصورة آدم، هذا أوّلاً.

وثانياً: أنّ الغرض من الحديث هو بيان عظمة هذا المخلوق واصطفائه من قبل الخالق على سائر المخلوقات، فحينئذٍ يكون الهدف هو بيان تشريف الله تعالى لآدم عليناً وذرّيته.

وثالثاً: أنّه لو صحّ كون الضمير يعود إلى الله تعالى، ولكن ذلك يكون من قبيل الإضافة التي نسبها إلى البيت الحرام بقولنا: (بيت الله) أو (كعبة الله) أو (روح الله)، وبهذا ينتفي محذور التشبيه في الحديث، لأنّ إضافة الصورة الآدميّة إلى الله تعالى تكون بهدف التشريف والتعظيم وليس أكثر من هذا.

ولذلك فإنّ المجلسي ينقل في نفس الباب الذي نقل فيه أحاديث الصورة روايات حول معنى قوله تعالى: ﴿فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي﴾ (الحشر: ٢٩) ويبيّن المراد منها بحسب ما نقله من تفسير للأئمّة المعصومين المين ومنها:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج١٣ ص٤.

أ) قول الإمام الباقر عالمي الله الله الله بحكمته في آدم وعيسى عليهما السلام»(١).

ب) قول الإمام الصادق علم الله عزّ وجلّ خلق خلقاً وخلق روحاً، ثمّ أمر مَلكاً فنفخ فيه، وليست بالتي نقصت من قدرة الله شيئاً هي من قدرته الله شيئاً هي من قدرته "(۲).

أمّا علماء الشيعة فلأجل بيان حقيقة موقفهم من حديث الصورة، فإنّنا ننقل أدناه طائفة من أقوالهم:

## ١. ما ذكره الشيخ الصدوق

قال في تفسيره للحديث: (تركت المشبّهة من هذا الحديث أوّله، وقالوا: إنّ الله خلق آدم على صورته، فضلّوا في معناه وأضلّوا) (٣).

## ٢. ما ذكره السيّد المرتضى

قال بأنّ هناك عدّة وجوه في تفسير الحديث الذي بحسب ظاهره يقتضي التشبيه، وأنّ له تعالى صورة، وهذه الوجوه هي:

الأوّل: إنّ (الهاء) في قوله: «صورته» \_إذا صحّ هذا الخبر \_راجعة إلى آدم على الله ولا أنه تعالى، فكأنّ المعنى أنّه تعالى خلقه على الصورة التي قُبض عليها؛ فإنّ حاله لم يتغيّر في الصورة بزيادة ولا نقصان كما تتغيّر أحوال البشر.

الثاني: أن تكون (الهاء) راجعة إلى الله تعالى، ويكون المعنى أنّه خلقه على الصورة التي اختارها واجتباها؛ لأنّ الشيء قد يضاف على هذا الوجه إلى

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٤ ص١٣، ح٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٤ ص١٢، ح٨.

<sup>(</sup>٣) توحيد الصدوق): ص١٥٢، ب١٢، ذيل الحديث: ١٠.

#### مختاره ومصطفاه.

الثالث: هو أنّ هذا الكلام خرج على سبب معروف؛ لأنّ الزهري روى عن الحسن أنّه كان يقول: مرَّ رسول الله عَلَيْكُ برجلٍ من الأنصار وهو يضرب وجه غلام له ويقول: قبّح الله وجهك ووجه من تشبهه، فقال النبيّ يضرب عنى صورة المضروب.

الرابع: أن يكون المراد أنّ الله تعالى خلق آدم وخلق صورته لينتفي بـذلك الشكّ في أنّ تأليفه من فعـل غـيره لأنّ التأليف مـن جـنس مقـدور البـشر، والجواهر وما شاكلها من الأجناس المخـصوصة مـن الأعـراض هـي التـي يتفرّد القديم تعالى بالقدرة عليها، فيمكن قبل النظر أن تكـون الجـواهر مـن فعله وتأليفها من فعل غيره... فكأنّه عليها أخبر بهذه الفائدة الجليلة وهـي أنّ جوهر آدم وتأليفه من فعل الله تعالى.

الخامس: هو أن يكون المعنى أنّ الله أنشأه على هذه الصورة التي شُوهِد عليها على سبيل الابتداء، وأنّه لم ينتقل إليها ويتدرّج كما جرت العادة في البشر.

وكلّ هذه الوجوه جائز في معنى الخبر، والله تعالى ورسوله عَلَيْكَ أعلم بالمراد)(١).

## ٣. ما ذكره العلاّمة المجلسي

فقد أضاف وجهاً سادساً إلى الوجوه الخمسة التي ذكرها السيّد المرتضى، فقال: (وهو أنّ المراد بالصورة الصفة من كونه سميعاً بصيراً متكلّماً، وجعله قابلاً للاتّصاف بصفاته الكماليّة والجلاليّة على وجه لا يفضى إلى التشبيه،

<sup>(</sup>١) تنزيه الأنساء: ص١٢٧\_ ١٢٨.

والأولى الاقتصار على ما ورد في النصوص عن الصادقين عليهما السلام)(١).

## ٤. ما ذكره الشعراني

قال في تعليقه على كتاب (شرح أصول الكافي) للمولى محمد صالح المازندراني: (قوله: «إنّ الله تعالى خلق آدم على صورته» مصرّح به في التوراة، ورووه عن رسول الله على قامًا أن يكون من الإسرائيليّات التي دخلت في أحاديث المسلمين من أخبار اليهود، وإمّا أن يكون له تأويلٌ على خلاف ظاهره.

والحقّ أنّ الإنسان هو الذي خلق صورة الله تعالى على وفق صورته؛ فإنّـ ه يظنّ صورته على أكمل ما يمكن أن يكون، فتوهّم أنّ الله تعالى مثله.

وقال صدر المتألمّين: هذا الحديث ممّا لا خلاف في كونه مرويّاً عن النبيّ النبيّ .

أقول \_أي الشعراني \_: ولكن الخلاف في صحة الرواية، ثمّ تأوّل في معناه بها هو صحيح في نفسه، وإن لم تكن الرواية صحيحة وطابق بين صورة الإنسان وصورة العالم الكبير فشبه القلب بالعرش، والدماغ بالكرسي، والحواسّ بالملائكة، والأعضاء بالسهاوات، والقدرة في العضلة، ففي الحقيقة خلق الله تعالى آدم على صورة مخلوقه الكبير. وغرض الإمام عليه نفي كون الله تعالى جسماً على صورة الإنسان وغيره.

ويلحق بمن يقول خلق الله آدم على صورته من يقول خلق الله آدم على صفات أو غرائز تشبه صفاته تعالى ويثبت له الغضب والرضا والمحبّة والعشق والندامة والأسف وغيرها بالمعنى الذي يثبت للإنسان وهو سبحانه

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٤ ص١٥.

بريءٌ من كلّ تأثّر وانفعال. وربّم يتعجّبون ممّا ورد في عقاب العاصي بالنار أو ما ينزل على العباد من البلاء كالزلازل والطوفان والحرق والخسف وما يهلك به الصالح والطالح والشيخ الكبير والطفل الصغير، لأنّه يرى كلّ ذلك ينافي رقّة القلب التي جُعلت في الإنسان لتجنّبه من الإفساد وتنفّره من الظلم، والله تعالى منزّهٌ من الإفساد والظلم والرقة والقسوة...)(١).

أمّا المازندراني نفسه فقال في شرح الحديث: (قال عَلَيْكَ: «خلق الله آدم على صورته طوله ستون ذراعاً فلمّا خلقه...» قال عياض: ذكر الطول هنا يرفع الإشكال ويوضح أنّ الضمير في «صورته» يعود إلى آدم نفسه، وأنّ المراد على هيئته التي خُلق عليها: لم يتردّد في الأرحام، ولم ينتقل في النشأة بنتقّل بنيه، أو يكون المراد: أنّ صورته في الأرض هي التي كان عليها في الجنّة، ولا تختلف صورته اختلاف صورة الملائكة في أصل صورهم وفي الصورة التي يتراؤون فيها للخلق غالباً)(٢).

# ه. ما ذكره الأرموي

قال السيّد جلال الدِّين الحسيني الأرموي المحدِّث محقّ ق كتاب (الإيضاح) للفضل بن شاذان الأزدي في تعليقه: (ما ورد من الأخبار من الصورة في قوله عليه : «خلق الله آدم على صورة الرحمن» وقوله: «حتى يضع الحبّار قدمه في النّار» ... إلى غير ذلك، أجروها على ما يتعارف في صفات الأجسام، وزادوا في الأخبار أكاذيب وضعوها ونسبوها إلى النبيّ عَلَيْكُ وأكثرها مقتبسة من اليهود، فإنّ التشبيه فيهم طباع، حتّى قالوا...)(٣).

<sup>(</sup>١) شرح أُصول الكافي: ج٤ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٤ ص١٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ج٤ ص١٢٨.

## ٦. ما ذكره الملاّ هادي السبزواري

قال (في شرح الأسهاء الحسنى): (وإلى هذا أشار نبيّنا بقوله على خلق الله آدم على صورته، ومراده على صورة كهالاته الذاتيّة الجامعة للكهالات الأسهائيّة والعمائيّة والعمائيّة، وإذا أراد أن يساهدها في المرآة الكهاليّة الأسهائيّة والصفاتيّة والفعليّة يشاهدها في العالم المسمّى بالآفاق؛ لأنّه هو مظهر أسهائه وصفاته وأفعاله، ومن هذا قيل: أراد الله أن يظهر ذاته الجامعة في صورة جامعة فأظهرها في صورة الإنسان، وأراد أن يظهر الأسهاء والأفعال في صورة كاملة مفصّلة فأظهرها في صورة العالم، فليس يشاهد الله...)(١).

## ٧. ما ذكره السيّد عبد الحسين شرف الدّين

فقد أورد في كتابه (أبو هريرة) \_ الحديث عن أبي هريرة، وقال: بأنّ هـذا الحديث لا يجوز على رسول الله عَلَيْكَ، واعتبر بأنّ أبا هريرة أخذه عن اليهود وأورد النصّ المطابق له في العهد القديم، فراجع (٢).

ويظهر بوضوح لمن يقرأ التوراة: أنّ هذا المضمون \_ كون صورة آدم شبيهة لصورة الله وإثبات الوجهيّة لله تعالى \_ ورد مكرّراً في التوراة كما ينصّ عليه في القسم الأوّل من الإصحاح الخامس من سفر التكوين... عندما خلق الله آدم خلقه على صورة الله.

وفسر بولس هذه الجملات الواردة في التوراة وشرحها بأنّ هذا التشابه بين الإنسان والربّ هو في القدسيّة والعدالة والسيرة، وأمّا الصورة فالمراد منها الصورة الواقعيّة للإنسان لا الصورة الظاهريّة.

<sup>(</sup>۱) شرح الأسهاء الحسني: ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) أبو هريرة: ص٥٤.

وعلى هذا القول علّق الشيخ محمّد صادق النجيمي فقال: (لوكان المقصود من التشابه الوارد في التوراة هو هذ المعنى الذي قاله بولس، كان وجيها تقريباً، وارتفعت عندئذ شبهة التجسيم والتشبيه، ولكن وللأسف أنّ أولئك الذين أخذوا ذلك من التوراة وأدرجوه في الصحيحين، أخذتهم العصبية العمياء، فسدّوا جميع أبواب التأويل والتفسير وصاروا أرأف من الأمّ وأحرّ من الجمرة، ورووا هذه الحكاية الوهميّة بكيفيّة بحيث يصعب الأمّ وأحرّ من الجمرة، ورووا هذه الحكاية الوهميّة بكيفيّة بحيث يصعب أخاه فليتجنّب الوجه، فإنّ الله خلق آدم على صورته» إذ إنّه يدفع أدنى احتمال لأيّ تأويل، ولا يبقي لك مجال في أن تعبّر بالوجه بمعنى السيرة لا الصورة الظاهريّة والعضو الخاصّ في البدن، كما أشار إليه بولس)(۱).

#### أدلت القول بعود الضمير إلى آدم

ذكرنا سابقاً بأنّ هناك ثلاثة اتّجاهات في «حديث الصورة» ومن هذه الاتّجاهات ما قاله واعتقده ابن تيميّة، والذي ناقشنا كلامه تفصيلاً وأثبتنا عدم صحّة رأيه.

والاتّجاه الآخر قلنا بأنّه يبتني على عنصرين أساسيّين؛ أحدهما: عود الضمير في قوله على الله سبحانه وتعالى.

وقد استند أصحاب هذا الاتّجاه إلى ما ورد في الروايات المتقدّمة في أوّل البحث والتي منها رواية البخاري\_راجع مقدّمة البحث\_.

وفي هذه الرواية جاء ما لفظه: «خلق الله آدم على صورته طوله ستون

<sup>(</sup>١) أضواء على الصحيحين: ص١٦٧\_ ١٦٨.

ذراعاً» ففي قوله: «ستون ذراعاً» دليلٌ على أنّه يريد بيان صورة آدم عليه و إلّا لو كانت غير ذلك \_ أي الصورة صورة الرحمن \_ لـ صار المعنى أنّه سبحانه وتعالى طوله ستون ذراعاً، وهذا أمرٌ مرفوض وغير مقبول على الإطلاق، إلّا عند من لم يعرف التدبّر في الروايات ومعانيها.

وفي الرواية أيضاً جاء ما لفظه: «فكلّ من يدخل الجنّة على صورة آدم» ففي العبارة الأولى وإن لم يكن واضحاً على من يعود الضمير، إلّا أنّ هذه الجملة أظهرت حقيقة عود الضمير مع بُعدها عن الجملة الأولى.

وهكذا في ما ورد فيها أيضاً: «فلم يزل الخلق ينقص» فهي أيضاً بشكل أدقّ أنّ آدم عليه من ذريّته آخذٌ بعده مِن ذريّته آخذٌ بالنقصان.

فإذن هناك قرينتان في الحديث تشيران إلى عود الضمير إلى آدم، وهما: الأولى: طوله ستّون ذراعاً.

الثانية: أنَّه من يدخل الجنَّة على صورة آدم.

وهكذا الحال في الحديث الثاني الوارد في صحيح مسلم.

وأيضاً في الحديث المرويّ في مسند أحمد والذي ورد فيه: «إذا ضرب أحدكم فليجتنب الوجه...» حيث تشير إلى أنّ الله خلق آدم على صورة المضروب، فلابدّ أن يكرّم هذا الوجه احتراماً لآدم، وهذه قرينة واضحة بعود الضمير على آدم.

ولعلّ هذه الأدلّة وردت ضمن ما نقلناه من كلمات لعلماء السنّة والشيعة المخالفين لابن تيميّة، ومنهم الإمام ابن خزيمة الذي كان واضحاً في استدلاله على عود الضمير إلى آدم من خلال لفظ الحديث، حيث قال بعد أن أورد حديث: «إذا قاتل أحدكم فليتجنّب الوجه...»:

(توهم بعض من لم يتبحّر العلم أنّ قوله «على صورته» يريد صورة الرحمن عزّ ربّنا وجلّ عن أن يكون هذا معنى الخبر، بل معنى قوله خلق آدم على صورته: «الهاء» في هذا الموضع كناية عن اسم المضروب والمشتوم، أراد أنّ الله خلق آدم على صورة هذا المضروب الذي أُمِر المضارب باجتناب وجهه بالضرب والذي قبّح وجهه، فزجر عليه أن يقول ووجه من أشبه وجهك لأنّه وجه آدم شبيه وجوه بنيه... فإذا قال المشاتم لبعض بني آدم قبتح الله وجهك ووجه من أشبه وجهك كان مقبّحاً وجه آدم صلوات الله عليه وسلامه الذي وجوه بنيه شبيهة بوجوه أبيهم... فتفهّم وارحمكم الله معنى الخبر، لا تغلطوا ولا تغالطوا فتضلّوا عن سواء السبيل وتحملوا على القول بالتشبيه الذي هو ضلال)(۱).

#### موقف ابن تيمية من صفة القدم والرّجل لله تعالى

في مقدّمة هذه الأبحاث ذكرنا بأنّ أهم بحث في التوحيد هو توحيد الأسهاء والصفات، وهذا البحث يعتبر العمود الفقري لسائر مراتب التوحيد الأخرى، كتوحيد الربوبيّة وتوحيد الألوهيّة ونحو ذلك.

وتوحيد الأسماء والصفات هو الأساس الذي يقوم عليه توحيد الربوبيّة والألوهيّة، فإذا كان هذا البحث سليماً وصحيحاً فما يُبنى عليه من توحيد الربوبيّة والألوهيّة سوف يكون صحيحاً وسليماً، وإلاّ لكان فيه خلل ونقص وإشكال وفساد، وسوف ينعكس ذلك على باقي مراتب التوحيد.

ومن خلال ما تقدّم وصلنا إلى النتائج التالية في معتقدات مدرسة ابن تيميّة:

<sup>(</sup>١) كتاب التوحيد، ابن خزيمة: ج١ ص٩٣-٩٤.

النتيجة الأولى: أنّ الله سبحانه وتعالى جسم، ولكنّهم لأجل التمويه على هذا الرأي قالوا: إنّه جسمٌ لا كالأجسام، ولكنّهم أثبتوا له حقيقة الجسميّة، وجعلوها عنصراً أساسيّاً في الصفات الخبريّة، أو فيها يتعلّق بتوحيد الأسهاء والصفات.

النتيجة الثانية: وهي مترتبة على النتيجة الأولى، فالله تعالى إذا كان جسماً، لابد أن يكون له صورة محسوسة، وهذه الصورة تشبه صورة آدم، ولذا التزموا بلوازم الجسمية فقالوا بأنّه تعالى له (أطيط) وله وزن وثقل.

وفي ضوء هاتين النتيجتين قالت هذه المدرسة بأنّ الله تعالى الذي له صورة الآدميّين، فله أيضاً شكلهم، ولذا له يد ورجل وأصابع وعين ووجه...

وبحثنا التالي يتعلّق بهذه المسألة وهي: هل لله تعالى رِجل وقدَم، أم لا؟ مع الالتفات إلى أنّه ليس البحث في أصل المسألة، وأنّه تعالى له قدَم ورجل أم لا؟ وهل له وجه من أم لا؟ وما شاكل ذلك .

فصر يح القرآن أنّ الله سبحانه وتعالى له وجه: ﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ...﴾ (الرحمن: ٢٧) وصريح القرآن أنّه تعالى له يدان، وله عين ونحو ذلك.

وإنَّما الكلام والبحث في تفسير هذه الصفات، وبيان المراد منها.

وهذا يقتضي البحث في النصوص الواردة عن النبيّ الأعظم عَنْ الله و كيف بيّنت المراد من هذه الصفات؟

#### النصوص الشريفة في المسألة

في هذا المجال نذكر جملة من النصوص الواردة من أهم المصادر لدى علماء أهل السُّنّة:

النصّ الأوّل: ما ورد في (صحيح البخاري) وفيه: «عن أبي هريرة: وأكثر ما كان يوقفه أبو سفيان، يقال لجهنّم: هل امتلأت؟ وتقول: هل من مزيد؟ فيضع الربّ تبارك وتعالى قَدَمه عليها فتقول: قطّ قطّ»(١) أي حسبى حسبى.

أخرج البخاري في صحيحه هـ ذا الموضوع في عـدّة أحاديث بأساليب متعدّدة ومتون مختلفة .

وعن أنس بن مالك، عن النبي عَلَيْكَ قال: «يلقى في النار، وتقول هل من مزيد؟ حتى يضع الله قدَمه فتقول قطّ قطّ»(٢).

النصّ الثاني: ما ورد في (صحيح مسلم)، وفيه:

عن أبي هريرة، عن النبيّ عَلَيْكُ قال: «تحاجّت النار والجنّة، فقالت النار: أوثرت بالمتكبّرين والمتجبّرين، وقالت الجنّة: فما لي لا يدخلني إلّا ضعفاء الناس وسقطهم وعجزهم والمحتقرون منهم... وقال الله للجنّة: أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي، وقال للنّار: أنتِ عذابي أُعذّب بك من أشاء من عبادي، ولكلّ واحدةٍ منكم ملئها، فأمّا النار فلا تمتلئ، فيضع قدمه عليها فتقول: قط قط، فهناك تمتلئ ويزوى بعضها إلى بعض – أي يجتمع بعضها إلى بعض – "".

وأنت ترى ما في هذا الحديث من عجائب، مثل أن يكون كلّ أهل الجنّـة بها فيهم الأنبياء والأولياء من الحقراء، وهل منطق أبي هريرة إلّا مثل هذا!!

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ج٣ ص٦٩٨، الحديث رقم: ٤٨٤٩، سورة ق.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ج٦ ص١٧٣، كتاب التفسير، باب تفسير سورة ق، وج٩ ص١٤٣، كتاب التوحيد، باب الحلف بعزّة الله، وص١٦٤، كتاب التوحيد، باب إنّ رحمة الله قريبٌ من المحسنين.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: ج٤ ص٢٠٦، كتاب الجنّة وصفة نعيمها وأهلها، بـاب: ١٣، الحـديث: رقم: ٢٨٤٦.

النصّ الثالث: ما ورد في (سنن الترمذي)، وفيه:

«...ويبقى أهل النار فيطرح منهم فيها فوجٌ فيقال هل امتلأت؟ فتقول: فهل من مزيد، ثمّ يطرح فيها فوج فيُقال: هل امتلأت؟ فتقول: هل من مزيد، حتّى إذا... وضع الرحمن قدمه فيها، وأزوي بعضها إلى بعض، ثمّ قال: قط. قالت: قط قط»(۱).

النصّ الرابع: أورد في (صحيح سنن الترمذي) للعلاّمة الألباني.

وفيه نفس النصّ المتقدّم، ويعلّق الترمذي على الحديث بالقول: (هذا حديثُ حسن صحيح)(٢).

النصّ الخامس: ما ورد في (مسند الإمام أحمد)، وفيه نفس الرواية، ويشير العلاّمة شعيب الأرنؤوط في تعليقه على الحديث، فيقول: (حديثٌ صحيح وله إسنادان...)(٣).

النصّ السادس: ما ورد في (مسند الإمام الحافظ الدارمي)، وفيه:

«...يلقى في النار أهلها وتقول هل من مزيد ثلاثة حتى يأتيها ربّها تعالى فيضع قدمه عليها فتنزوي وتقول قط قط قط...» إسناده صحيح (٤٠٠).

وبإمكان القارئ الكريم مراجعة عشرات المصادر التي أشارت إلى مثل هذه النصوص، ومنها:

١. السنّة، لأبي عاصم، تحقيق الجوابرة.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي: ج٤ ص ٢١٥، الحديث: ٢٧٣٤، باب ما جاء في خلود أهل الجنّة والنّار.

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن الترمذي: ج٣ ص١٨، باب ما جاء في خلود أهل الجنّة والنار، الحديث رقم: ٢٥٥٧.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد: ج١٤ ص٤١٣، الحديث: ١٨٨١٧.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام الحافظ الدارمي: ج٣ ص١٨٨٢، باب: ١٢٢، باب قوله: هل من مزيد.

- التوحيد، لابن أبي خزيمة<sup>(١)</sup>.
- ٣. كتاب الأربعين في دلائل التوحيد، للهروي (٢).

ومن المعالم الواضحة في هذه الروايات: أنّ هذه النصوص التي ينقلونها تشير إلى أنّ الله سبحانه وتعالى يتصف بصفة القَدم تارةً، وبصفة الرِّجل تارةً أخرى. وهذا ما وجدناه وقرأناه في النصوص المتقدّمة.

ومن الأمور والمسائل الضروريّة في معالجة هذا البحث ما أشرنا إليه سابقاً وهو أنّ القرآن الكريم وضع أساساً مهيّاً في التعاطي مع آياته وهو أنّه يحتوي على آيات محكمات وآيات متشابهات.

وهذا الأصل القرآني لم يختلف فيه أحدٌ من علماء المسلمين.

وبناءً على هذا لا يجوز الاعتقاد بالمتشابه إلّا بعد إرجاعه إلى المحكم.

وأيضاً المحكم من الآيات يُعتبر الأمّ للمتشابه، وأصلاً له، فلا يجوز الأخذ بالمتشابه من دون الرجوع إلى المحكم، وإلاّ كان من أهل الزيغ والفتنة.

وأيّ صفة من الصفات الإلهيّة سواء وردت في القرآن الكريم أو وردت في القرآن الكريم أو وردت في السنّة النبويّة الصحيحة إذا أردنا أن نعتقد بها، فإذا كانت من المحكمات يجب الاعتقاد بها، وإذا لم يثبت كونها كذلك وكانت من المتشابهات فلابدّ في فهمها من إرجاعها إلى المحكمات.

#### الرجل والقدم في اللغم

يقول الراغب الأصفهاني في (المفردات): (والرِّجل: العضو المخصوص بأكثر الحيوان؛ قال تعالى: ﴿وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾... واشتقّ من

<sup>(</sup>۱) ج۱ ص۲۰۹.

<sup>(</sup>٢) ص ١٧١، تحقيق الفقيهي.

الرجل رجل وراجل - باعتبار أنّه يمشي على رجليه - )(١).

فالرجل في اللغة العربيّة موضوعة للعضو المخصوص، ولا يمكن استعمال هذه المفردة إلّا في العضو المخصوص، وإذا استعملت في غير ذلك تكون مجازاً أو عناية أو كنايةً أو تأويلاً، أو نحو ذلك.

وفيها يرتبط بـ (القدَم) قال الراغب: (القدَم قدم الرجل وجمعه أقدام، قال تعالى: ﴿وَيُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ﴾ وبه اعتبر التقدّم والتأخّر)(٢).

فالعلامة الراغب الأصفهاني يقول بشكلٍ واضح وصريح: إنّ الرِجل لا تُستعمل إلّا في العضو المخصوص، وهكذا الحال بالنسبة للقدم.

ونكتفي بها ذكره الراغب الأصفهاني على المستوى اللغوي، لأنّ جميع اللّغويين اتّفقوا على هذا المعنى.

والسؤال المطروح هنا هو: عندما نقول بأنّ الله له قدّم، وله رجل، فهل هذا اللفظ استُعمل في العضو المخصوص أم لا ؟

وإذا استعمل ابن تيميّة وأتباعه اللفظ في المعنى اللغوي له، فيكونون قد أثبتوا بأنّ الله تعالى له عضو (القدم الرجل)، وهذا ما قالوه في الواقع.

ولكنّهم في ظاهر القول قالوا: نحن لا نثبت لله تعالى الأعضاء، لأنّه إذا صار له أعضاء صار له أجزاء، وعند ذلك يكون مركّباً من أعضاء وأجزاء.

وأمّا إذا قال هو وأتباعه بأنّنا نطلق القدم والرجل ولا نريد منها الأعضاء، فيكون ذلك من قبيل استعمال اللفظ في غير ما وضع له، ويكون استعمالاً مجازيّاً، واستعمالاً بالتأويل، ونعْمَ ما قاله أحد أئمّة أهل السنّة

<sup>(</sup>١) المفردات: ص١٨٩، مادّة رجل.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص٣٩٧، مادّة قدَم.

والجماعة المعاصرين من مدرسة الأزهر الشريف وهو الإمام محمّد أبو زهرة في كتابه (ابن تيميّة حياته وعصره...):

(وننتهي من هذا إلى أنّ ابن تيميّة يرى الألفاظ في اليد والنزول والقدم والوجه والاستواء على ظاهرها، ولكن بمعانٍ تليق بذاته الكريمة كها نقلنا من قبل، وهنا نقف وقفة أنّ هذه الألفاظ وضعت في أصل معناها لهذه المعاني الحسّية \_أي العضو الخاص المحسوس \_وإذا أطلقت على غيرها، سواء كان معلوماً أو مجهو لاً، فإنها قد استعملت في غير معناها، ولا تكون بحالٍ من الأحوال مستعملة في ظواهرها، بل تكون مؤوّلة، وعلى ذلك يكون ابن تيميّة قد فرّ من التأويل ليقع في تأويلٍ آخر، وفرّ من التفسير المجازي ليقع في تفسير مجازيًّ آخر)(۱).

قد يقول قائل: من أين لكم أن تقولوا بأنّ ابن تيميّة يعتبر بأنّ هذه الألفاظ محمولة على ظاهرها، وأنّ هذه الصفات من المحكمات؟ فلعلّه يقول بأنّ هذه الصفات من المتشابهات، ولابدّ من إرجاعها إلى المحكمات.

فحتى لا نستبق البحث، ولا نحكم مسبقاً على ابن تيميّة وأتباعه، نرجع إلى كلمات ابن تيميّة وأعلام الوهّابية المعاصرين أمثال: العثيمين والفوزان والغنيمان والهرّاس وغيرهم لنرى بهاذا التزم هؤلاء؟

فهل أرجعوا الصفات إلى المتشابهات، أم قالوا إنَّها من المحكمات؟ هذا أوَّلاً.

وثانياً: هل قالوا بأنّ الله تعالى يوصف بها حقيقةً أو مجازاً؟ فإذا قالوا تطلق حقيقةً، وأنّها من المحكمات، فهم آمنوا بأنّ الله جسم،

<sup>(</sup>١) ابن تيميّة حياته وعصره...: ص٢٢٣، الفقرة ٢٨٦.

وهذا الجسم جسم آدمي مركّب من أعضاء، ومن أعضائه القدم والرجل. فالبحث هنا في كلمات هؤلاء وماذا فيها من معانٍ:

المصدر الأوّل: الفتاوى الحمويّة الكبرى، لابن تيميّة، حيث ينقل رأياً لبعض الأعلام ولا يردّ عليه خلافاً لعادته في النقل عن الفخر الرازي والأشاعرة والجهميّة حيث يعرض كلماتهم ويردّ عليها.

وفي موضع الشاهد ينقل كلاماً لا يردّ عليه، ممّا يعني موافقته عليه، فيقول: (ثمّ قال)<sup>(۱)</sup> والقائل ذكره قبل هذا الموضع بقوله: (وقال الإمام أبو عبد الله محمّد بن خفيف في كتابه الذي سمّاه اعتقاد التوحيد بإثبات الأسماء والصفات)<sup>(۲)</sup>.

(ثمّ قال ـ الإمام الخفيف ـ ثمّ إنّ الله تعرّف إلى عباده المؤمنين، وأنّه قال له يدان قد بسطها بالرحمة، وذكر الأحاديث في ذلك، ثمّ ذكر شعر أميّة بن أبي السلط، ثمّ ذكر حديث «يلقى في النار وتقول هل من مزيد حتى يضع فيها رجله»، وهي رواية البخاري، وفي رواية أخرى يضع عليها قدمه، ثمّ رواه مسلم البطين عن ابن عبّاس أنّ الكرسي موضع القدمين، وأنّ العرش لا يقدر قدره إلّا الله، وذكر قول مسلم البطين وقول السندني وفلان وفلان وفلان وبعضهم يقول: واضع رجليه عليه عليه على الكرسي ـ ثمّ قال: فهذه الروايات قد رويت عن هؤلاء من صدر هذه الأمّة موافقاً لقول النبيّ عليه متداولاً في الأقوال محفوظاً في الصدور لا ينكر خلق عن سلف ولا ينكر عليهم أحد من نظائرهم نقلتها الخاصة والعامّة مدوّنة في

<sup>(</sup>١) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص٥٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٣٨٥.

كتبهم، إلى أن حدث في آخر الأمّة من قلّل الله عددهم ممّن حنّرنا رسول الله على عن مجالستهم ومكالمتهم، وأمرنا أن لا نعود مرضاهم، ولا نشيّع جنائزهم)(١).

وفي هذه الكلمات إشارة إلى أنّ الله جلس على العرش، ومدّ قدميه، وقدماه موضعها على الكرسي، فإذن: الكرسي ليس موضع جلوسه تعالى بناءً على هذا الكلام، وإنّما هو موضع القدَمين، وبهذا يتبيّن أنّ الله سبحانه وتعالى عنده قدمان كالإنسان، وهي إثنتان فقط لا أقلّ ولا أكثر.

ثمّ أظهر بوضوح منطقه في عدم مجالسة ومكالمة المخالفين له، وعدم عيادة مرضاهم أو تشييع جنائزهم، ثمّ قال: (فقصد هؤلاء إلى هذه الروايات فضربوها بالتشبيه، وعمدوا إلى الأخبار فعملوا في دفعها على أحكام المقاييس). وجهذا يستنكر ابن تيميّة على هؤلاء اعتبارهم هذه الروايات من المتشابهات التي لابدّ من ردّها إلى المحكمات.

المصدر الثاني: شرح العقيدة الواسطيّة، للعلاّمة محمّد خليل هراس، وتعليق الشيخ محمّد بن صالح العثيمين.

فبعد أن ينقل الرواية التي فيها: «لا تزال جهنّم...» يقول: (وهذه صفة تجري مجرى بقيّة الصفات، فتثبت لله على الوجه اللائق بعظمته... حقّق وعده تعالى فوضع فيها قدمه، فحينئذٍ يتلاقى طرفاها، ولا يبقى فيها فضل عن أهلها)(٢).

المصدر الثالث: شرح العقيدة الواسطيّة، لمحمد بن صالح العثيمين، وفيه: (وقوله فيها رجله، وفي رواية عليها قدمه، في وعلى بمعنى واحد... وفي

<sup>(</sup>١) الفتاوي الحمويّة الكبرى: ص٥٩٣.

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٢٠٥.

هذا الحديث من الصفات أوّلاً... ثانياً... ثالثاً... رابعاً: أنّ لله تعالى رجلاً وقدماً حقيقة، لا تماثل أرجل المخلوقين) (١) ، أي: لكلّ مخلوق رجل لا تشابه رجل المخلوق الآخر، ورجل الإنسان لا تماثل رجل الفيل وهكذا... وهؤلاء من أجل المحافظة على معنى الآية ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ قالوا: له رجل لا كالأرجل.

وهل هذه الرجل من صفاته الفعليّة، أم الذاتيّة؟ يقول: (ويسمّي أهل السنّة هذه الصفة بالصفة الذاتيّة الخبريّة، لأنّها لم تعلم إلّا بالخبر، ولأنّ مسرّاها أبعاض لنا وأجزاء، لكن لا نقول بالنسبة إلى الله أنّها أبعاض وأجزاء لأنّه هذا ممتنع على الله)(٢).

المصدر الرابع: التعليق على شرح مسلم، للشيخ محمّد بن صالح العثيمين، وقد صرّح بهذه الحقيقة بقوله:

(وكذلك أيضاً حديث «فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يُبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها»، هذه قطعاً ليس المراد ظاهرها؛ لأنّ يد الإنسان حادثة لم تكن، ولا يمكن أن يكون الله عزّ وجلّ جزءاً من بشر) (٣).

فأصل القاعدة \_الله تعالى له قدم ورجل \_يقبلها هـؤلاء، ولا ينكرونها، وهي ممكنة عندهم وليست بممتنعة، وإلَّا لقالوا أنّها ليست محمولة على ظاهرها.

المصدر الخامس: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، بتعليق العلاّمة

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الواسطيّة: ص٤١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) التعليق على صحيح مسلم: العثيمين: ج١ ص٦٢٥.

محمّد البرّاك أحد أبرز أعلام الوهّابية.

يقول البرّاك: (لم يختلف أهل السُّنة والجماعة في المراد بالقدم المذكور، فالقدم عندهم هو قدم الربّ سبحانه وتعالى، والرجل كذلك، فالله تعالى موصوف بأنّ له قدماً ورجلاً... وهو الإثبات لحقائقها اللائقة به سبحانه، ويقولون في النصوص: أنّها لا تماثل صفات المخلوقين ولا يعلم العباد كُنهها، فمعانيها معلومة، وكيفيّاتها مجهولة... ويقولون أمرّوها كما جاءت على ظاهرها \_ بلا كيفيّة)(1).

وفي هذا الكلام أمور نشير إليها:

أولاً: أنّه تدليس على أهل السنّة لأنّهم وإن قالوا بأنّه تعالى له قدَم، ولكن قالوا بأنّ هذا اللفظ من المتشابهات، ولابدّ من إرجاعه إلى المحكمات.

فلو قال بأنّ أهل السنّة لم يختلفوا في ثبوت القدم لكان كلامه صحيحاً، ولكنّه قال: أهل السنّة لم يختلفوا في المراد من القدم، والحقّ أنّهم اختلفوا في ذلك\_أى في المراد منها\_.

ثانياً: أنّه أراد من القدم العضو المخصوص المحسوس بقوله: (وهو الإثبات لحقائقها).

ثالثاً: أنّه أراد حمل الألفاظ على ظاهرها باعتبار أنّ العباد لا يعلمون كُنهها، وحملها على الظاهر بلا كيفيّة، أي بلا أن تحكى عن طولها وعرضها..

المصدر السادس: التعليقات الزكيّة على العقيدة الواسطيّة، للشيخ عبد الله عبد الرحمن الجبرين.

يقول: (هذا الحديث ذكره المؤلّف \_ أي ابن تيميّة \_ الاشتهاله على صفة القدم، وقد ورد في القرآن ذكر الساق، وورد في حديث الجمع يـ وم القيامة

<sup>(</sup>١) انظر: تعليق العلاّمة البرّاك على كتاب فتح الباري: ج١٠ ص٠٦٢.

والقدم في رواية والرجل في رواية أخرى صفة ذات \_ لا فعل \_ نؤمن بها كها يشاء الله، ونثبتها، وقد أنكرها المبتدعة وأهل الكلام واستعظموا إثباتها على أهل السنة، وقالوا إنّ في إثباتها إثبات حدوث وإثبات تجسيم وإثبات تحديد وترتيب وتشبيه وما أشبه ذلك من مقالاتهم المبتدعة.

ويُجاب عن ذلك: بأنّا متّبعون لا مبتدعون. فقال بعضهم.... وبأنّا نقف حيث وقفت الأدلّة و لا نتكلّف التأويل...)(١).

ولذلك يعتبر بعد ذلك أنّ المبتدعة من الأشاعرة والمعتزلة لا يعرفون من التوحيد شيئاً.

ولكن كيف ادّعى الشيخ الجبرين أنّ الأشاعرة وغيرهم قد أنكروا صفة القدّم، مع أنّهم قالوا فقط بأنّها من المتشابهات التي يجب إرجاعها إلى المحكمات!

المصدر السابع: اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة، للـشيخ صـالح آل الشيخ، حيث يشير أيضاً إلى نفس هذا المعنى وهذه الحقيقة، فيقول:

(القدم والرجل والساق لله تبارك وتعالى، فنثبت ذلك كما جاء في النصوص من غير تأويل، ومن غير تمثيل، ومن غير أن يطرأ على بالنا نفي أو تشبيه أو تمثيل أو نحو ذلك)(٢).

المصدر الثامن: السبائك الذهبيّة بشرح العقيدة الواسطيّة، للـشيخ عبـد الله الغنيان، حيث يقول:

(وفيه إثبات صفة الرجل لله جلّ وعلا، وليست رجلاً واحدة، فله قدمان جلّ وعلا، كها جاء أنّ الكرسي موضع القدمين أي قدمي الرحمن جلّ

<sup>(</sup>١) التعليقات الزكيّة على العقيدة الواسطيّة: ج٢ ص ٢٦-٢٦.

<sup>(</sup>٢) اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة: ج٢ ص٥٥.

نّ الله تعالى له صورة ..........نّ

وعلا، وأنّه يضع رجله فيها...)(١).

المصدر التاسع: شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري، أيضاً للشيخ الغنيان، يقول:

(ففي مجموع هذه الروايات البيان الواضح بأنّ القدم والرجل كليها عبارة عن شيء واحد صفة لله تعالى حقيقةً...)(٢).

المصدر العاشر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان، للعلاّمة السعدي.

في هذا التفسير المفصّل المطوّل يقول: (حتّى يضع ربّ العزّة عليها قدمه الكريمة المنزّهة عن التشبيه...) (٣).

وغير ذلك من المصادر التي تؤكّد إجماع أصحاب هذه المدرسة الوهّابية التي شرحت كتب ابن تيميّة، أو بيّنت معتقداته في هذه النظريّة، وحمل هذه الألفاظ على ظاهرها، وكونها من المحكمات، ولا يجوز إرجاعها إلى المتشامات.

وقد يقول قائل: في كلّ هذه الكلمات لم يصرّح أحد من أصحابها بأنّ هذه الصفات من المحكمات، فلماذا تنسبون إليهم مثل هذا القول؟

نقول: هذا صحيح، ولكن وفقاً لمعتقدات هذه المدرسة فإن نصوص الصفات من المحكم لا من المتشابه، وهذا ما تسالمت عليه أقوالهم، ومن ذلك ما ذكره صالح بن فوزان، الأستاذ بالمعهد العالي للقضاء في السعوديّة، وعضو هيئة كبار العلماء فيها، وقد نقلنا كلماته سابقاً في كتابه (الإرشاد إلى

<sup>(</sup>١) السبائك الذهبيّة بشرح العقيدة الواسطيّة: ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري: ج٢ ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان: ذيل الآية ٣٠ من سورة ق: ص٩٥٩.

صحيح الاعتقاد والردّ على أهل الشرك والإلحاد).

ولذلك فإن هؤلاء إذا كانوا في مسألة معيّنة يعتقدون خلاف ذلك، فلابدّ لهم من بيان ذلك، والتصريح به.

وهنا في صفة القدم والرجل لم نجد مورداً واحداً يقول فيه هؤلاء بأنّ هذه الصفات من المتشابهات التي لابدّ من إرجاعها إلى المحكمات.

إذن مجرّد عدم ذكرهم لهذا الأمر، يعني \_ بالضرورة \_ أنّهم يعتقدون فيها ما يعتقدونه في سائر الصفات بكونها من المحكمات.

# الفهارس العامت

- فهرس الآيات
- فهرس الروايات
- فهرس المصادر والمراجع
  - فهرس الكتاب

### فهرس الآيات

| ۲۹۸ ،۱۳۱    | ١. ءَأُمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ                                                           |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 107,100,102 | ٢. اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ                                                                  |
| ١٠          | ٣. أَفَرَأَيْتَ مَنْ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ                                               |
| ٣٧٩         | ٤. الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ                                                           |
| ١٧٠         | ه. الله يَصْطَفِي مِنْ الْمَلاَئِكَةِ رُسُلاً وَمِنْ النَّاسِ                                |
| ۲٥          | ٦. إِلَهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِدُ                                                                |
| ۲۹۸         | ٧. إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ                  |
| ۲٥٣         | ٨. أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا                                                           |
| ۲۸۹         | ٩. إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ |
| 7 ٤ ١ ، ١ ٤ | ١١. َإِنَّ اللَّه لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ                |
| ۲۹۸         | ١٢. إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيّ                                                   |
| 797         | ١٣. اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ                                                       |
| ۳۰۳،۲۰۹     | ١٤. بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ                                       |
| ۳۰۲، ۲۳۳    | ١٥. تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ                                               |
| ۲٤۲ ،۳۷     | ١٦. ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُّ                                          |
| ۳۳۳ ،۸۰     | ١٧. ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ                                                           |
| ۳۰۳،٬۲۱۰    | ۱۸. خَلَقْتُ بِيَدَىَّ                                                                       |
| 10"         | ١٩. ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى                             |
| ١٧٠         |                                                                                              |
|             | ٢١. الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ٣٧، ١٣١، ١٤٤، ١٤٧، ١٥٣،                             |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية  |                                                                           |
|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۳٦٣ ،١٤٥                     | ٢٢. السَّمَاءُ مُنْفَطِرُ بِهِ                                            |
| ٤٥                           | ٢٣. سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ                                  |
| رُ الحَكِيمُ * لَهُ مُلْكُ   | ٢٤. سَبَّحَ لللهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيهُ      |
| \00                          | ه٠. فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ              |
| ٤٥١                          | ٢٦. فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي                      |
| ١٤                           | ٧٧. فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ   |
| ١٢                           | ٢٨. فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا                                             |
| Α77                          | ٢٩. فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا                                         |
| ٣٩٣                          | ٣٠. فَتَبَارَكَ الله أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ                               |
| فَلْقِ اللَّهِ               | ٣١. فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لاَ تَبْدِيلَ لِح  |
| \·                           | ٣٢. فَلاَ تَتَّبِعُوا الْهَوَى                                            |
| ٤٣٤                          | ٣٣. فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمْ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلِ هُمْ بَالِغُوهُ.   |
| ٤٣٤ ،٤٣٢                     | ٣٤. فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمْ الْعَذَابَ إِذَا هُمَ يَنكُثُونَ          |
| بَلَّ سَعْيَهُمْ             | ٥٠٠. قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً الَّذِينَ ضَ     |
| ا وَبَيْنَكُمْ               | ٣٦. قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَ |
| لَّطِيفُ الْخَبِيرُت٧، ٧٨    | ٣٧. لاَ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ ال    |
| \00                          | ٣٨. لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ                                          |
| ۳۳۲،۳۲۷                      | ٣٩. لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ الله ثَالِثُ ثَلاَثَةٍ          |
| ٨٤، ٢٧، ٨٨، ٩٨، ٣١٠، ١١٣٠    | ٤٠. لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً                                              |
| ٤٦٨ ،٤٠٨، ٤٠٤ ،٣٧٧ ،٣٥٤ ،٣٣٧ |                                                                           |
| ِنَّ الله سَمِيعُ بَصِيرُ    | ٤١. مَا خَلْقُكُمْ وَلاَ بَعْثُكُمْ إِلاَّ كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ إِ          |
| ٤٠                           | ٤٢. مَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ                                      |
| ۲۰۹                          | ٤٣. مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى                     |
| َ خَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ       | ٤٤. مَا يَكُونُ مِنْ خَوْيَ ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ       |

| <b>£</b> VV                                                                                  | فهرس الآيات                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ه كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ                                                                | ٥٥. مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّه |
| \\A                                                                                          | ٤٦. نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ                              |
| 127                                                                                          | ٤٧. هُوَ الْأَوَّلُ وَالاْخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ         |
| وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمنُ الرَّحِيمُ٨٣                                                  | ٤٨. هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِله إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ   |
| تُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ ٢٩١، ٣٠٩، ٣٣٦ ـ ٣٣٨                                               | ٤٩. هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَانَٰ     |
| ذُرِّيَّتُهُمْذُرِّيَتَهُمْ                                                                  | ٥٠. وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ      |
| يبُ دَعْوَةَين دَعْوَة                                                                       | ٥١. وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِ       |
| \00                                                                                          | ٥٠. وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ                                |
| ٤٠ ، ١٢                                                                                      | ٥٣. وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ               |
| ٤٦٣                                                                                          | ٥٠. وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ                     |
| 179                                                                                          | ٥٥. وَالْأَرْضُ جَمِيعا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ           |
| ٣٢٦                                                                                          | ٥٦. وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ           |
| ۸۲۲                                                                                          | ٥٧. وَبَدَا لَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا كَسَبُوا                       |
| ونَ۸۲۲                                                                                       | ٥٠. وَبَدَا لَهُمْ مِنْ الله مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُ       |
| ۲۱۰                                                                                          | ٥٩. وَجَاءَ رَبُّكَ                                              |
| رَقَبْلَ الْغُرُوبِ                                                                          | ٦٠. وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَ       |
| رُّضِ جَمِيعًا مِنْهُ                                                                        | ٦١. وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الا         |
| <b>۳۱۹</b>                                                                                   | ٦٢. وَشَاقُّوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ الهُ  |
| هُ هَبَاءً مَنْثُوراهُ هَبَاءً مَنْثُورا                                                     | ٦٣. وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَا       |
| لْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ١٨٩ | ٦٤. وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ ا-     |
| 107                                                                                          | ٦٥. وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ                              |
| تِ وَالأَرْضِ١٢                                                                              | ٦٦. وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاه         |
| 327                                                                                          | ٦٧. وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ        |
| ٣٣                                                                                           | · ·                                                              |

| عيد عند الشيخ ابن تيمية | ٨٧٨التو-                                                                                     |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲٥                      | ٦٩. وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ                                                       |
| ١٠                      | ٧٠. وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ                 |
| ۳۲۷                     | ٧١. وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةُ انتَهُوا خَيْراً لَكُمْ                                        |
| ٣٧٩                     | ٧٢. وَلله الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا                                           |
| ٠٨٨٨٨٦                  | ٧٣. وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بِهَذَا         |
| ٤٥ ،٤٠ ،١٢              | ٧٤. وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ                                  |
| ۱۹، ۲۵، ۸۲۳             | ٧٥. وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلاَّ الله الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ                                     |
| ۱۹، ۲۲۵، ۲۲۳            | ٧٦. وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِلَهُ وَاحِدٌ                                                  |
| ١١٨                     |                                                                                              |
| ٩                       | ٧٨. وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ                          |
| ١٠                      | ٧٩. وَمَنْ أَضِلُّ مِمَّنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِنَ اللَّهِ                      |
| ١٣٤ ،١١٧                |                                                                                              |
| ١٠٨                     |                                                                                              |
| 101,172                 |                                                                                              |
| ٤٦٠،٣٠٣،١٩              |                                                                                              |
| ٣٧٩                     |                                                                                              |
| ٤٦٤                     | ٨٦. وَيُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ                                                            |
|                         | ٨٧. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي الْأَمْرِ |
| 1771                    | ٨٨. يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ                                                     |
| 790                     | 1 2 2 2                                                                                      |
|                         | ٩٠. يَمْحُو الله مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ                          |
| ٤٣٤ ،٤٣٢                | ٩١. يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ                                 |

## فهرس الأحاديث

| . الله خالق كلّ شيء، لا يُقاس بالقياس ولا يشبّه بالناس ١٥٢            | ١ |
|-----------------------------------------------------------------------|---|
| . الله في السهاء، وعلمه في كلّ مكان، ولا يخلو منه شيء                 | ۲ |
| . اللهُمَّ أنت الأوّل فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك ١٤٤         | ٣ |
| . أتاني الليلة ربّي في أحسن صورة                                      | ٤ |
| . احذروا في صفاته من أن تقفوا له على حدٍّ تحدّونه بنقص                | ٥ |
| . أخبرني عن الله تبارك وتعالى منذ لعن إبليس إلى يومك هذا              | ٦ |
| . أخرج من ظهر آدم ذريّته إلى يوم القيامة فخرجوا كالذرّ                | ٧ |
| . إذا دخل أهل الجنّة الجنّة: يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئاً ٢١٣ | ٨ |
| . إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمّاهم الله ٣٣٧    | ٩ |
| ١. إذا ضرب أحدُكُم فليَجتَنِب الوجه ٣٨٥، ٣٨٦، ٢٨٥، ٤٥٧، ٤٥٨، ٤٥٧      | ٠ |
| ١. إذا قاتل أحدكم أخاه فليتجنّب الوجه ٣٨٥، ٣٨٦، ٤٥٧، ٤٤١، ٤٥٧         | ١ |
| ١. الاستغفار وقول لا إله إلَّا الله خير العبادة                       | ۲ |
| ١. استوى على العرش فما يفضل منه إلّا مقدار أربع أصابع                 | ٣ |
| ١. استوى على عرشه، واستلقى ووضع إحدى رجليه                            | ٤ |
| ١. إعتقها فإنّها مؤمنة                                                | ٥ |
| ١. ألا أدلَّك على عملِ إن عملته كنت من أهل الجنَّة                    | ٦ |
| ١. أما ترى أنّه كفر منّ قال: إنّه ثالث ثلاثة                          | ٧ |
| ١. أمّا قول الواصفين: إنّه ينزل تبارك وتعالى، فإنّم يقول ذلك          | ٨ |
| ١. إنّ أبي وأباك في النّار                                            | ٩ |

| ٤ التوحيد عند الشيخ ابن تيمية                                          | ٤٨٠   |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| . إنَّ الحجاب عن الخلق لكثرة ذنوبهم، فأمَّا هو فلا يخفي عليه ١٠٥       | . ۲ • |
| . إنَّ الرحمن يثقل على حملة العرش في أوَّل النهار                      | ۲۱.   |
| . إنَّ الله أيَّن الأين فلا أين له، وجلَّ من أن يحويه مكان ١٥٣         | . ۲ ۲ |
| . إنَّ الله جلِّ وعزّ عن صفة الواصفين ونعت الناعتين                    | . ۲۳  |
| . إنّ الله خلق خلقاً وخلق روحاً، ثمّ أمر مَلكاً فنفخ فيه ٤٥٢           | ۲٤    |
| . إن الله علم أنّه يكون في آخر الزمان أقوام متعمّقون ٨٤                | . 7 0 |
| . إنَّ الله على (فوق) عرشه فوق سهاواته، وسهاواته مثل القبّة ٢٥٦، ٣٥٦   | . ۲٦  |
| . إنَّ الله لا يخفى عليه ما العباد مقترفون في ليلهم                    | . 7 V |
| . إنَّ الله لا يوصف بزمان ولا مكان، ولا حركة                           | . ۲ ۸ |
| . إنَّ الله لا ينزل ولا يحتاج إلى أن ينزل، وإنَّها منظره في القُرب ١٣٢ | ۲۹.   |
| . إنَّ الله لم يبدُّ له من جهل                                         |       |
| . إِنَّ الله لَّمَا فرغ من خلقه                                        | ۲٦.   |
| . إنّ الله ما خلق الخلق (العباد) إلّا ليعرفوه                          | .٣٢   |
| . إنَّ الله ملأ عرشه، يفضل منه كما يدور العرش أربعة                    | .٣٣   |
| . إِنَّ الله يقدِّم ما يشاء، ويمحو ما يشاء، ويثبت ما يشاء وعنده        | ٤٣.   |
| . إنَّ أوَّل الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها وخروج الدابَّة ٢٢٢     | .40   |
| . إنّ ثلاثة في بني إسرائيل أبرص وأقرع وأعمى بدالله                     | ۲۳.   |
| . إنّ عرشه على سماواته لهكذا                                           | .٣٧   |
| . إنّ قلوب بني آدم بين إصبعين من أصابع الرحمن                          | .۳۸   |
| . إنَّ كرسيَّه فوق السهاوات والأرض، وإنَّه يقعد عليه ١٥٩               | ۳۹.   |
| . إنّ كرسيّه وسع السهاوات والأرض ٢٠٦، ٣٤٧، ٣٤٧، ٣٥٠، ٣٧٠               | ٤٠    |
| . إِنَّ لا إِله إِلَّا الله كلمة عظيمة كريمة على الله عزَّ وجلَّ       | ٤١    |
| . إنَّ للناس في التوحيد ثلاثة مذاهب، مذهب إثبات بتشبيه ٨٤              | . ٤ ٢ |

| ٤٨١                        | فهرس الأحاديث                                        |
|----------------------------|------------------------------------------------------|
| هو، من ذلك                 | ٤٣. إنَّ لله علمين: علمٌ مكنون مخزون لا يعلمه إلَّا  |
| ي مهبِّ فكرها٧٧            | ٤٤. إنَّك أنت الله الذي لم تتناه في العقول، فتكون في |
| قول:قول:                   | ٥٤. إنَّكم ترونه، كذلك يحشر الناس يوم القيامة في     |
| ¥17                        | ٤٦. إنَّكم سترون ربَّكم عياناً                       |
| بامون في رؤيته             | ٤٧. إنَّكم سترون ربَّكم كما تَرونَ هذا القمر، لا تض  |
|                            | ٤٨. إنَّما صورة الإنسان                              |
| 7.7                        | ٤٩. إنَّه سيكون بعدنا قومٌ لهم نبز يُقال لهم الرافضا |
| 1.0                        | ٥٠. إنّه لا يُحدّ                                    |
| ، ۸٤٣، ٩٤٣، ٢٢٣، ٨٢٣، ٢٧٠، | ٥١. إنّه ليئطّ أطيط الرحل بالراكب ١٦٠،١٤٩            |
|                            | <b>**V</b> {                                         |
| مین مثل عین                | ٥٢. إنّه يسمع بها يبصر ويرى بها يسمع، بصيرٌ لا به    |
| ΨξΛ                        | ٥٣. إنّه يقعد عليه ما يفضل منه مقدار أربع أصابع      |
| ۱۱۳،۸٦،۲۸،۳۱۱              | ٥٤. أوّل الدين معرفتهُ وكهالُ معرفته التصديقُ به     |
| ۳۲۰،۳۱٤،۱۰۵،٤۱             | ٥٥. أوَّل عبادة الله معرفته، وأصل معرفة الله         |
|                            | ٥٦. باب البحث ممكن، وطلب المخرج موجود                |
| عون سنة ١٤٩                | ٥٧. بعد ما بينهما إمّا واحدة أو اثنتان أو ثلاث وسب   |
| دما كوّنه                  | ٥٨. بل لم يزَل عالماً بالمكان قبل تكوينه كعلمه به بع |
| العاجة استحال              | ٥٩. بل هو الخالق للأشياء لا لحاجةٍ، فإذا كان لا -    |
|                            | ٦٠. بلي، قبل أن يخلق الخلق                           |
|                            | ٦١. تبقى هذه الأمّة وفيها منافقوها، فيأتيهم الله في  |
|                            | ٦٢. تحاجّت النار والجنّة، فقالت النار أوثرت بالمتك   |
|                            | ٦٣. تضارّون في رؤية الله تبارك وتعالى يوم القيامة    |
| 107                        | ٦٤. تعالى الله عن ذلك                                |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية | 7.43                                                              |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ٣٩٥                         | ٦٥. تعمد إلى خلقٍ من خلقي على صورتي                               |
| ا! كان ربّي قبل             | <ul> <li>٢٦. ثكلتك أمّك ومتى لم يكن حتّى يقال متى كان؟</li> </ul> |
| ى لمن قال                   | ٢٧. جاء جبرائيل إلى رسول الله، فقال: يا محمّد طوب                 |
| ٤٠١١، ٢٢٤                   | ٦٨. حَدَّ الأشياء عند خلقه لها إبانةً لها في شبهها                |
| ١٣٣                         | ٦٩. الحمد لله اللابس الكبرياء بلا تجسيد                           |
| لا من شيء كان ٣١٤           | ٠٧. الحمد لله الواحد الأحد، الصمد المتفرّد، الذي                  |
| ۸۳                          | ٧١. حياة لا موت فيه                                               |
|                             | ٧١. خلق آدم على صورته طوله ستّون ذراعاً ٣٨٣ـ                      |
|                             | 773, 573, 733, 833, 303_ 103                                      |
| , ٣٠٣, ٩٩٣, ٠٠٤, ٥٠٤, ٠١٤,  | ٧٢. خلق الله آدم (ابن آدم) على صورة الرحمن ٢٩٩                    |
|                             | 773_173,133,003                                                   |
| ١٤                          | ٧٤. خير العبادة قول لا إله إلَّا الله                             |
| بمزايلة                     | ٧٠. داخلٌ في الأشياء لا بالمهازجة، وخارجٌ عنها لا إ               |
| ، من القوم؟ ٣٢٣             | ٧٠. دَعوه، فإنَّ الذي يريده الأعرابيِّ هو الذي نريده              |
| ، ملكوت ١٥٣                 | ٧١. ذاك رسول الله ﷺ دنا من حجب النور فرأى                         |
| ِ مثل نور الحجب ٣٧٨         | ٧٧. ذاك محمّد كان إذا نظر إلى ربّه بقلبه جعله في نور              |
| ب خضر                       | ٧٠. رأى ربّه في المنام في صورة شابّ موفَّر رجلاه فج               |
| ογ                          | ٨٠. رأيت ربّي في أحسن صورة                                        |
| ن من ذهب                    | ٨٠. رأيت ربّي في المنام في خضر، في رجليه نعلار                    |
| ٣٠٠                         | ٨١. رحمتي سبقت غضبي                                               |
| يء وهو السميع ١٣٢           | ٨٢. سبحان من لا يحدّ ولا يوصف، ليس كمثله شي                       |
| لك وصفوك ٣٧٨                | ٨٤. سبحانك ما عرفوك ولا وحّدوك، فمن أجل ذ                         |
| ی کمثله شیء                 | ٨٥. سبحانه من لا يعلم أحد كيف هو إلّا هو، ليسر                    |

| فهرس الأحاديث                                                      |
|--------------------------------------------------------------------|
| ٨٦. السميع لا بأداة، والبصير لا بتفريق آلة، والشاهد لا بمهاسّة ٣١٥ |
| ٨٧. سيكون بعدنا قومٌ لهم نبز يُقال لهم الرافضة                     |
| ٨٨. سيكون بعدنا قومٌ ينتحلون مودّتنا يكذبون علينا                  |
| ٨٩. صانع لا بجارحة بصيرٌ لا يوصَف بالحاسّة                         |
| ٩٠. طوبي لمن قال من أمّتك: لا إله إلّا الله وحده                   |
| ٩١. العامل على غير بصيرة كالسائر على غير طريق، فلا تزيده ٣٩، ٤٥    |
| ٩٢. العرش ليس هو الله، والعرش اسم علم وقدرة، وعرش فيه كلّ ٣٧٩      |
| ٩٣. علم لا جهل فيه                                                 |
| ٩٤. فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره ٢٦٨، ٤٦٨              |
| ٩٥. فاعلٌ لا باضطراب آلة ولا يوصف بشيء من الأجزاء ٣١٥              |
| ٩٦. فالحدّ لخلقه مضروب، وإلى غيره منسوب٣١٣، ٣٢٣،                   |
| ٩٧. فتبارك الله الذي لا يبلغه بعدُ الهمم، ولا يناله                |
| ٩٨. فثبتت المعرفة ونسوا الموقف وسيذكرونه، ولولا ذلك لم يدرِ١١      |
| ٩٩. فطرهم على التوحيد عند الميثاق على معرفته أنّه ربّهم            |
| ١٠٠. فقول القائل واحد يقصد به باب الأعداد                          |
| ١٠١. فكلّ أمرٍ يريده الله فهو في علمه قبل أن يضعه                  |
| ١٠٢. فكلّ ما في الخلق لا يوجد في خالقه، وكلّ ما يمكن فيه           |
| ١٠٣. فكلّ من يدخل الجنّة على صورة آدم ٣٨٤، ٧٠٤، ٢٣٨٤ ٤٥٨، ٤٢٣،     |
| ١٠٢. فلم يحلل فيها، فيُقال هو فيها كائن، ولم يناً عنها، فيُقال     |
| ١٠٥. فلم يزل الخلق ينقص                                            |
| ١٠٦. فليس الله َعرف من عرف بالتشبيه ذاته١١٤، ١١١، ٢٤١، ٢٠٠         |
| ١٠٧. فليس يحتاج إلى أن يسمّي نفسه، ولكنّه اختار لنفسه أسماء        |
| ١٠٨. فما مِن السهاوات سهاء إلَّا لها أطيط كأطيط الرَّحل العِلافي   |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية                                    | ٤٨٤  |
|----------------------------------------------------------------|------|
| فوق السبعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء       | .1•9 |
| فيأتيهم الله في صورة غير صورته التي يعرفون ٤١٧،٤١٤،٤١٧،        | ٠١١. |
| فيرونه في صورة غير صورته التي رأوه فيها أوّل مرّة              | .111 |
| فيكشف عن ساقه فيخرّون له سجّداً                                | .117 |
| قال الله نعمل الإنسان على صورتنا كشبهنا فيتسلّطون ٣٨٥          | ۱۱۳. |
| كان الله ولا شيء غيره ولم يزل عالماً بها يكون                  | ۱۱٤  |
| كان ربّاً ولا مربوب، وإلهاً ولا مألوه، وعالماً إذ لا معلوم ٢١٥ | .110 |
| كان في غماء ما تحته هواء، وما فوقه هواء، ومن ثمّ خلق عرشه      | ١١٦. |
| كذب العادلون بك إذ شبّهوك بأصنامهم، ونحلوك حلية٧٦              | .۱۱٧ |
| الكرسي الذي يجلس عليه الربّ ما يفضل منه إلّا قدر أصابع ٣٤٧     | ۱۱۸  |
| كل ما ميّزتموه بأوهامكم فهو مردودٌ إليكم                       | .119 |
| كلِّ محدود متناهٍ إلى حَدّ، فإذا احتمل التحديد                 | .17• |
| كلُّ محمول مفعول به مضاف إلى غيره محتاج                        | .171 |
| كلّ مولود يولد على الفطرة                                      | .177 |
| كمال التصديق به توحيده كمال توحيده الإخلاص له، ٩، ١٤،          | .17٣ |
| <ul> <li>لا إخلاص مع التشبيه</li> </ul>                        | .178 |
| لا تجري عليه الحركة والسكون                                    | .170 |
| لا تدركه الحواس                                                | ۲۲۱. |
| لا تزال جهنّم تقول هل من مزيد حتّى يضع الجبّار فيها قدمه ٣٠٥   | .177 |
| لا تزال جهنّم يُلقى فيها وتقول: هل من مزيد، حتّى               | ۱۲۸. |
| لا تُقبِّحوا الوجه ٩٩٦، ٠٠٤، ٢٩٩، ١٤٤، ٥٤٤                     | .179 |
| لا يَقُلْ: قَبِّح الله ٥٨٥، ٣٨٦، ٢٨٠، ٤٠١، ٤٣٠، ٤٣٠، ٤٥٨، ٤٥٨  | .14. |
| لا تقع الأوهام له على صفة، ولا تُعقدُ القلوبُ منه على كيفيّة٧٧ | .171 |
|                                                                |      |

| ٔحادیث                                                            | فهرس الأ |
|-------------------------------------------------------------------|----------|
| لا تناله الأوهام فتقدّره، ولا تتوهّمه الفِطنُ فتصوّره٧٧           | .177     |
| لا جسم ولا صورة، وهو مجسّم الأجسام ومصوّر الصور ٢٠٤               | ۱۳۳      |
| لا ديانة إلّا بعد المعرفة، ولا معرفة إلّا بالإخلاص                | .18      |
| لا في إبانته عن الخلق ضيم إلّا بامتناع الأزليّ أن يثني            | .150     |
| لا يتوهمون ربّهم بالتصوير، ولا يُجرون عليه صفات٧٧                 | ١٣٦.     |
| لا يُحَدّ ولا يحسّ ولا يجسّ ولا يمسّ، ولا يحيط به شيء             | .147     |
| لا يُدرك بوَهم، ولا يُقدَّر بفهم، . ولا يُحدّ بأينٍ               | ۱۳۸      |
| لا يردّ القدر إلّا الدّعاء، ولا يزيد في العمر إلّا البرّ          | .149     |
| لا يُشمل بحَدِّ ولا يُحسَب بعدِّ، وإنَّما تُحُدّ الأدواتُ أنفسَها | .18.     |
| لا يُنظر بعين، ولا يُحَدّ بأين، ولا يُوصف بالأزواج٧٨              | .181     |
| لا ينفع الحذر من القدر، ولكنّ الله يمحو بالدعاء                   | .187     |
| لافترق الصانع من المصنوع، والحادّ من المحدود                      | .184     |
| لأقرنَّ عينيك بتفسيرها، ولأقرنّ عين أمّتي بعدي بتفسيرها ٢٣١       | . \ { {  |
| لكن لابدّ من الخروج من جهة التعطيل والتشبيه ٨٥                    | .180     |
| لم يزل الله جلّ وعزّ ربّنا والعلم ذاته ولا معلوم ٣١٥              | .187     |
| لم يزل الله عالماً بالأشياء قبل أن يخلق الأشياء كعلمه بالأشياء    | .۱٤٧     |
| لم يزَل عالمًا بالمكان قبل تكوينه كعلمه                           | .١٤٨     |
| لم يزُّل مع الزائلين                                              | .١٤٩     |
| لم يُطلِع العقول على تحديد صفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته ٨٤     | .10.     |
| لم ينته إليك نظر، ولم يدركك بصر، أدركتَ الأبصار٧٨                 | .101     |
| له أطيط كأطيط الرَّحل الجديد . ٩٧، ٩٥، ٢٠٦، ٣٤٨ ٣٤٨، ٣٥٠، ٣٧٣     | .107     |
| لو علم النَّاس ما في القول بالبداء من الأجر، ما فتروا             | .104     |
| لو كان ذلك كما تقول لكان التوحيد عنّا مرتفعاً ٨٥، ٨٨              | .108     |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية                                      |       |
|------------------------------------------------------------------|-------|
| لولا ذلك لم يعلموا مَن ربّهم ولا مَن رازقهم                      | .100  |
| ليريه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه ١٥٣                  | .107  |
| ليس له حَدّ ينتهي إلى حدّه                                       | .107  |
| ما السهاوات السبع، والأرضون إلّا كخردلة في يد أحدكم              | ۱٥٨.  |
| ما بدا لله في شيء إلّا كان في علمه قبل أن يبدو له                | .109  |
| ما بعث الله نبيًّا إلَّا بتحريم الخمر، وأن يقرّ لله بالبداء      | ٠٢٦.  |
| ما تسمّون هذه؟                                                   | .171  |
| ما تنبّاً نبيّ قطّ حتّى يقرّ لله بخمس خصال: بالبداء والمشيئة ٢٢٤ | ۱۲۲.  |
| ما عُظِّم الله بمثل البداء                                       | ۱٦٣.  |
| ما قلت ولا قال القائلون قبلي مثل لا إله إلَّا الله               | .178  |
| مباينته إيّاهم مفارقته إنيّتهم                                   | .170  |
| من أشار إليه فقد حدّه، ومَن حدّه فقد عدّه                        | ۲۲۱.  |
| مَن حدّه فقد عدّه، ومن عدّه فقد أبطل أزله                        | .177  |
| من زعم أنَّ الله عزَّ وجلَّ يبدو له في شيء لم يعلمه أمس          | ۱٦۸   |
| من زعم أنّه يضيف الموصوف إلى الصفة فقد صغَّر بالكبير، وما ٨٦     | .179  |
| من زعم هذا فقد صيّر الله محمولاً، ووصفه بصفة                     | .17•  |
| من قاتل فليجتنب الوجه، فإنّ صورة وجه الإنسان                     | .۱۷۱  |
| من قال لا إله إلَّا الله مخلصاً دخل الجنَّة، وإخلاصه أن تحجزه ١٥ | .177  |
| من قال هذا فأخزاه الله                                           | .174  |
| من قالها كاذباً عصمت ماله ودمه، وكان مصيره إلى النار             | ۱۷٤.  |
| من كنت مولاه فعليٌّ مولاه                                        | .1٧0  |
| من وَصَفه فقد حدّه، ومن حدّه فقد عدّه                            | ١٧٦.  |
| مَه، لا تقُل هذا فإنّ الله خلق آدم على صورته                     | . ۱۷۷ |

| لأحاديث للمعاديث المعاديث المع | فهرس اا |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| الموجبتان؛ مَن مات يشهد أن لا إله إلَّا الله دخل الجنَّة ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | .۱۷۸    |
| نحن آل محمّد، النمط الأوسط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .1٧٩    |
| نهي أن تضرب الصُّور، يعني الوجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠١٨٠    |
| هل تدرون ما بين السماء والأرض؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۱۸۱.    |
| هل تمارون في الشمس (في القمر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | .۱۸۲    |
| هل من مزيد؟ فيضع الربِّ قَدَمه عليها فتقول: قطّ قطّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | .۱۸۳    |
| هو الله الحقّ المبين، أحقّ وأبْيَن ممّا ترى العيون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱۸٤.    |
| هو سميعٌ بصير، سميعٌ بغير جارحة، وبصيرٌ بغير آلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠١٨٥    |
| هو على العرش العظيم متّكيٌّ واضعٌ إحدى رجليه ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۸۱.    |
| هو نور لا ظلمة فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .۱۸۷    |
| هي صورة محدثة مخلوقة اصطفاها الله واختارها ٢٥٧، ٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .۱۸۸    |
| هي مخلوقة خلقها الله بحكمته في آدم وعيسى السَّلا الله بحكمته على آدم وعيسى السَّلا الله بحكمته في الله بحكمت في | .۱۸۹    |
| و يحك أتدري ما الله!! إنّ عرشه على سهاواته ٢٦٨ ، ٣٤٨ ، ٣٦٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .19•    |
| و يحك أتدري ما الله؟ إنّ شأنه أعظم من ذلك ٥٩، ٣٤٨، ٣٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .191    |
| ك إنّه لا يستشفع بالله على أحدٍ من خلقه، شأن الله أعظم ٣٤٩، ٣٤٩، ٣٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ويح     |
| ويلك إنَّما أنا عبدٌ من عبيد محمَّد سَّاليُّك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | .197    |
| ويله! أما علم أنَّ الجسم محدودٌ متناه، والصورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 19٣   |
| یا حادّ کلّ محدود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | .198    |
| يا عليّ أنت وشيعتك في الجنّة، وأنّ قوماً لهم نبز يقال لهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .190    |
| يأخذ الجبّار سماواته وأرضه بيده فيجعلها في كفّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .197    |
| يبقى أهل النار فيطرح منهم فيها فوج بالمناد فيطرح منهم فيها فوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | .197    |
| يجيء قوم قبل قيام الساعة يسمّون الرافضة براءٌ من الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱۹۸     |
| يُخبِرُ بلا لسان ولهوات، ويسمع لا بخروق وأدوات ٣١٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .199    |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية                               | ٤٨٨     |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| يخرجه من الحدّين حدّ التعطيل وحدّ التشبيه                 | . ۲ • • |
| يد الله ملأى لا تغيضها النفقة                             | ۱۰۲.    |
| يدخل الجنّة قومٌ أفئدتهم مثل أفئدة الطير                  | . ۲ • ۲ |
| يرفعون رؤوسهم وقد تحوّل في الصورة التي رأوه فيها أوّل ٤١٧ | ۲۰۳.    |
| يضع الجبّار قدمه في النار ٣٠٣، ٣٠٣، ٣٠٧، ٤٦١ ٤٦١          | ٤٠٢.    |
| يظهر لهم في الصورة التي يعرفونها                          | . ۲ • 0 |
| يقال لجهنّم: هل امتلأت                                    | ۲۰۲.    |
| يقبض الله عليهما فما يُرى طرفاهما بيده                    | ۰۲۰۷    |
| يقول الله للعلماء يوم القيامة إذا قعد على كرسيّه          | .۲۰۸    |
| يلقى في النار أهلها وتقول هل من مزيد ثلاثة ٢٦١،٤٦٢،٤٦١    | .۲۰۹    |
|                                                           |         |

#### فهرس المصادر والمراجع

- 1. آثار شيخ الإسلام ابن تيميّة: جواب الاعتراضات المصريّة على الفتوى الحمويّة لشيخ الإسلام ابن تيميّة، تحقيق محمّد عزيز شمس، إشراف بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد، ط١، ١٤٢٩هـ.
- الإبانة على أصول السنة والديانة: عبد الله بطّة العكبري، مكتبة عبد الرحمن،
   ط١، ٢٢٨ هـ.
- ۳. إبطال التأويلات لأخبار الصفات: القاضي محمد بن الحسين بن محمد بن خمد بن خلف بن الفراء (أبو يعلى)، (ت ٤٥٨هـ)، تحقيق ودراسة أبو عبد الله محمد بن حمد الحمود النجدى، دار إيلاف، الكويت، دون تاريخ.
- ابن تيمية ذلك الوهم الكبير، وخالفاته لأهل السنة: أبو هشام الشريف،
   مكتبة الرحمة.
- ٥. ابن تيميّة، حياته وعصره \_ آراؤه وفقهه: الإمام محمّد أبو زهرة، دار الفكر
   العربي، القاهرة، ط١، ١٩٩١م.
  - ٦. أبو هريرة: السيّد عبد الحسين شرف الدّين، مؤسّسة أنصاريان، إيران، قم.
- ٧. إثبات الحَدّ لله عزّ وجلّ وبأنّه قاعد وجالس على عرشه: أبو محمّد محمود بن أبي القاسم الدشتي (ت ٦٦٥ هـ)، وبذيله الردّ على منكر الحَدّ من كلام ابن تيميّة في كتابه تلبيس الجهميّة، قدّم له وعلّق عليه أبو معاذ مُسلط بندر العتيبي، وأبو عبد الله آل حمدان، جدّة، ط١، ١٤٣٠هـ.
- ٨. اجتماع الجيوش الإسلامية: الإمام ابن القيم الجوزية، إعداد وتحقيق الدكتور
   عوّاد عبد الله المحقّق، مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤١٥هــ ١٩٩٥م.

- ٩. الأجوبة المفيدة عن أسئلة المناهج الجديدة: إجابات الشيخ صالح بن فوزان عبد الله الفوزان، جمع وتعليق وتخريج جمال بن فريحان الحارثي، دار المنهاج السعوديّة، ط٣، ١٤٢٤هـ.
- 10. أحاديث العقيدة المتوهم إشكالها في الصحيحين جمعاً ودراسة: الدكتور سليمان بن محمّد الدبيخي، دار المنهاج، الرياض، ط٢، ١٤٣١هـ.
- 11. أحاديث مُعَلّة ظاهرها الصحّة: أبو عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي، دار الآثار، اليمن، ط٢، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- 11. الإحكام في أصول الأحكام: الحافظ أبو محمّد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي الظاهري (ت ٥٦هـ)، عني بتصحيحه أحمد محمّد شاكر، مكتبة الإمام البخاري، القاهرة، ط١، ١٤٢٩هـ.
- 17. الإحكام في أصول الأحكام: على بن محمّد أبو الحسن الآمدي، تعليق الشيخ عبد الرزّاق عفيفي، المكتب الإسلامي.
- 14. إرشاد الساري، شرح صحيح البخاري: أبو العبّاس شهاب الدِّين أحمد بن عمّد القسطلاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 10. الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والردّعلى أهل الشرك والإلحاد: د. صالح الفوزان، إدارة الثقافة والنشر في جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، السعوديّة، ١٤١١هــ ١٩٩٠م.
- 17. استدراك وتعقيب على الشيخ شعيب الأرنووط في تأويله بعض أحاديث الصفات: خالد بن عبد الرحمن بن عمد الشايع، قرأه وعلّق عليه الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز (المفتي العالم للمملكة السعوديّة)، دار بنسيه، الرياض، ط١، ٩١٩ هـ.
- ١٧. الاستقامة: ابن تيميّة، تحقيق د. محمّد رشاد سالم، منشورات جامعة الإمام

فهرس المصادر والمراجع ......فهرس المصادر والمراجع .....

- محمّد بن سعود، المدينة المنوّرة، ط١، ٣٠٤٠هـ.
- ١٨. أسماء الله وصفاته في معتقد أهل السنة والجماعة: الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت ٤٥٨هـ)، حققه وعلّق عليه محمّد محبّ الدِّين أبو زيد، مكتبة التوعية الإسلامية.
- 19. أصول الإيمان: محمّد بن عبد الوهّاب: تحقيق باسم فيصل الجوابرة، وزارة الشؤون الإسلاميّة والأوقاف والدعوة والإرشاد، السعوديّة، ط٥، ١٤٢٠هـ.
- ٠٢. أصول التفسير والتأويل: السيّد كهال الحيدري، دار فراقد، إيران، ١٤٢٧ هـ.
- ۲۱. أصول الحديث: الدكتور عبد الهادي الفضلي، مؤسّسة أمّ القرى، بيروت، ط٣، ١٤٢١ه.
- 77. أضواء على الصحيحين: محمّد صادق النجمي، ترجمة يحيى كمال البحراني، مؤسّسة المعارف الإسلاميّة، قم، ط١، ١٤١٩هـ.
- 77. إكمال المعلم بفوائد مسلم (شرح صحيح مسلم): الإمام الحافظ أبو الفيضل عياض بن موسى بن عياض (ت ٤٤٥)، تحقيق الدكتور يحيى إسماعيل، دار الوفاء، مصر، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٢٤. الإلهيّات على هُدى الكتاب والسنّة والعقل: محاضرات الشيخ جعفر السبحاني، بقلم الشيخ حسن مكّى العاملي، قم ١٤٠٩هـ.
- ٢٥. الأمالي: أبو جعفر محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق، تحقيق قسم الدراسات في مؤسّسة البعثة، مؤسّسة البعثة، قم، ط١٤١٧هـ.
- 77. الإنحرافات العقديّة والعلميّة في القرنين الثالث عشر والرابع عشر وآثارهما في حياه الأمّة: على بن بخيت بن عبد الزهراني، إشراف الشيخ محمّد قطب، دار طيبة، مكّة المكرّمة، ودار آل عهّار، الشارقة، ط٢، ١٤١٨هـ.

- ٢٧. أوائل المقالات في المذاهب المختارات: أبو عبد الله محمد بن محمد بن المنعمان (العكبري البغدادي المعروف بالشيخ المفيد (٣٣٦ ـ ٣٣٦ ٤ هـ)، دار المفيد، قم، ط٢، ١٤١٤ هـ ـ ١٩٩٣م.
- ٢٨. الإيضاح في أصول الدّين: أبو الحسن على بن عبيد الله الزاغوني (ت
   ٢٧هـ)، دراسة وتحقيق عصام السيّد محمود، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلاميّة، السعوديّة، ط١، ١٤٢٤هــ٣٠٠م.
- 74. **الإيضاح**: الفضل بن شاذان الأزدي، تحقيق جلال الدِّين الحسيني الأرموي المحدّث، مؤسّسة نشر وطبع جامعة طهران، ط١، ١٩٧٢م.
- ٣٠. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمّة الأطهار: محمّد بن باقر المجلسي، مؤسّسة الوفاء، بيروت، ١٩٨٣م.
- ٣١. بحوث في الملل والنحل: دراسة موضوعيّة مقارنة للمذاهب الإسلاميّة: جعفر السبحاني، قم، ط٢، ١٤١١هـ.
- ٣٢. البداية والنهاية: للحافظ عهاد الدين أبي الفداء إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي (١٠٧هـ)، تحقيق د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار عالم الكتب للطباعة والنشر، ط٢، ١٤٢٤هـ.
- ٣٣. بيان تلبيس الجهميّة في تأسيس بدعهم الكلاميّة: شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيميّة الحرّاني (ت ٧٢٨هـ)، تحقيق د. أحمد معاذ حقّي، طباعة مجمع الملك فهد، المدينة المنوّرة، ١٤٢٦هـ.
- ٣٤. تاج العروس من جواهر القاموس: محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني أبو الفيض الزبيدي، تحقيق علي هلالي، وزارة الإعلام في حكومة الكويت، ط٢، ١٤٠٧هـ على ١٤٠٧م.
- ٣٥. تأريخ أبي الفداء المسمّى المختصر في أخبار البشر: الملك المؤيّد شاهنشاه بن

فهرس المصادر والمراجع ........فهرس المصادر والمراجع .....

أَيُّوب (ت ٧٣٢هـ)، علَّق عليه محمود ديوب، دار الكتب العلميّـة، بـيروت، ط١، دون تاريخ.

- ٣٦. تاريخ الخلفاء: جلال الدِّين السيوطي، المكتبة العصريّة، بيروت (صيدا).
- ٣٧. تاريخ المذاهب الإسلاميّة في السياسة والعقائد وتاريخ المذاهب الفقهية: الإمام محمّد أبو زهرة، دار الفكر العربي.
- ٣٨. تاريخ بغداد أو مدينة السلام: الحافظ أبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي (ت ٢٦ ٤هـ)، دراسة وتحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط١، ١٤١٧هــ ١٩٩٧م.
- ٣٩. تأويل مختلف الحديث والردّ على من ريب في الأخبار المدّعى عليها التناقض: الإمام أبي محمّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة (٢١٣ ـ ٢٧٦هـ)، حقّقه وضبط نصّه وخرّج أحاديثه وآثاره وعلّق عليه أبو أسامة سليم بن عبد الهلالي السلفي الأثري، دار ابن عفّان ودار ابن القيم، القاهرة ـ الرياض، ط٢، السلفي المدّع. ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- ٤. التجسيم في الفكر الإسلامي: صهيب السقا التركاوي: شهادة دكتوراه، إشراف الدكتور محمد رمضان عبدالله.
- 13. تحف العقول عن آل الرسول عَلَيْكَ : الشيخ الحسن بن علي بن شعبة الحراني (ت ٣٨١هـ)، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ٤٠٤هـ.
- 25. تحقيق العبوديّة بمعرفة الأسماء والصفات: فوز بنت عبد اللطيف بن كامل الكردي، إشراف د. زينب بنت محمّد الحربي البلادي، دار طيبة، السعوديّة، ط١، ١٤٢٠هــ ١٩٩٩م.
- 27. تحكيم الناظر فيما جرى من الاختلاف بين أمّة أبي القاسم (سلسلة من تراث العلماء): الشيخ صالح بن أحمد، قرأها وقدّم لها عبد العزيز بن باز، علّق

- 33. التسعينية: شيخ الإسلام ابن تيمية (٦٦٦-٧٢٨هـ) دراسة وتحقيق د. محمد بن إبراهيم العجلان، عضو هيئة التدريس بقسم العقيدة والمذاهب المعاصرة بجامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلامية، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع لصاحبها سعد بن عبد الرحمن الراشد، الرياض، ط١، ١٤٢٠هـ.
- ٥٤. التعليق المختصر على القصيدة النبويّة المسيّاة الكافية الشافية: الشيخ صالح بن فوزان العبد الله فوزان، أشرف على طبعه وإخراجه عبد السلام بن عبد الله السليان، ط١، ١٤٢٤هـ.
  - ٤٦. التعليق على صحيح مسلم: الشيخ محمّد صالح العثيمان، مكتبة الرشد.
- 22. التعليقات الزكيّة على العقيدة الواسطيّة: الشيخ عبد الله عبد الرحمن الجبرين، اعتنى به على حسين، دار الوطن، السعوديّة.
- ٤٨. تعليقة على نهاية الحكمة: محمد تقي مصباح اليزدي، مؤسسة طريق الحق،
   رقم ١٤٠٥هـ.
- 23. تفسير التحرير والتنوير المعروف بتفسير ابن عاشور التونسي: الإمام الشيخ محمّد الطاهر ابن عاشور التونسي، الدار التونسيّة، تونس، ١٩٨٤م.
- ٠٥. تفسير القرآن الكريم: الـشيخ محمّد بـن صالح العثيمـين، دار الثريّا، ط١، ١٤٢٥هـ.
- ٥١. تفسير القرآن: الإمام أبو المظفّر السمعاني الشافعي (ت ٤٨٩هـ)، تحقيق أبي تميم ياسر بن إبراهيم، دار الوطن، السعوديّة، ط١، ١٨١هـ.
- ٥٢. تفسير القمي: لأبي الحسن علي بن إبراهيم القمي، تصحيح وتقديم السيد طيب الموسوي الجزائري، ط٤، قم، ١٩٨٨م.
- ٥٣. التفسير الكبير: تقى الدِّين ابن تيميّة، تحقيق وتعليق د. عبد الرحمن عميرة،

فهرس المصادر والمراجع ..........فهرس المصادر والمراجع .....

- دار الكتب العلميّة، بيروت، ط١، ١٩٨٨م.
- ٥٤. تفسير المنار (تفسير القرآن الحكيم): محمد رشيد رضا، دار المنار، القاهرة،
   ط۲، ١٣٦٦هـــ ١٩٤٧م.
- ٥٥. تلخيص المحصّل المعروف بنقد المحصل: نصير الدِّين الطوسي، إعداد عبد الله نوراني، طبعة جامعة طهران، ١٩٨٠م.
- ٥٦. التنبيه على المخالفات العقديّة في فتح الباري: علي عبد العزيز الشبل، دار الشبل، ودار الوطن، مع تقريظ لبعض العلماء.
- ٥٧. التنديد بمن عدّد التوحيد، إبطال التثليث في التوحيد والعقيدة الإسلاميّة: حسن بن على السقّاف الشافعي، دار الإمام النووي، عمان، ١٩٩١م.
- ٥٨. تنزيه الأنبياء: السيّد أبو القاسم علي بن الحسين الموسوي المرتضى علم الهدى، دار الأضواء، ببروت، ط٢، ٩٠٩ هـ ١٩٨٩م.
- 90. التوحيد (الصف الأوّل والثاني)، منهج المملكة العربيّة السعوديّة، وزارة التربية والتعليم، التطوير التربوي، طبعة ١٤٢٩هـ.
- ٠٦. التوحيد أوّلاً يا دعاة الإسلام: محمّد ناصر الألباني، دار الفضيلة، ودار الهدي النبوي، ط١، ١٤٢٠هـ.
- 71. التوحيد ومعرفة أسماء الله عزّ وجلّ وصفاته على الاتّفاق والتفرّد: الإمام الحافظ ابن مندة (ت ٩٥هـ)، حقّقه وخرّج أحاديثه وعلّق عليه د. علي بن محمّد بن ناصر الفقيهي، مكتبة العلوم والحكم، ط١٤٢٣هـ.
- 77. **التوحيد**: محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمّي المعروف بالصدوق، دار المعرفة، بروت.
- ٦٣. التوحيد، بحوث تحليليّة في مراتبه ومعطياته: السيّد كمال الحيدري، بقلم جواد كسّار، دار فراقد، إيران، ط٦، ١٤٢٨هــ٧٠٠م.

#### ٦٤. التوحيد عجمد عبد الوهاب:

- ٦٥. تهذيب التهذيب: الحافظ أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر شهاب اللّين العسقلاني (٧٧٣ ـ ٨٥٢ هـ)، باعتناء الزيبق وعادل مُرشد، مؤسّسة الرسالة.
- 77. تهذيب اللّغة: أبو منصور محمّد بن أحمد الأزهري الهروي (٢٨٢ ـ ٣٧٠هـ)، تحقيق الدكتور رشيد عبد الرحمن العبيدي، الهيئة المصريّة العامّة للكتاب، القاهرة، ١٩٦١م.
- 77. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنّان: عبد الرحمن بن ناصر السعدي، اعتنى به سعد بن فؤاد الصميل، دار ابن الجوزي، السعوديّة.
- 7۸. جامع البيان في تأويل القرآن: محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، تحقيق أحمد شاكر، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط۱، ۱٤۲۰هـ م.
- 17. الجامع الصحيح (صحيح البخاري): أبو عبد الله محمّد بن إسماعيل البخاري، قام بشرحه وتصحيح تجاربه وتحقيقه محبّ الدِّين الخطيب، أتمّ كتبه وأبوابه وأحاديثه واستقصى أطرافه محمّد فؤاد عبد الباقي، نشره وراجعه وقام بإخراجه وأشرف على طبعه قصيّ محبّ الدِّين الخطيب، المكتبة السلفيّة، القاهرة، ط١، ١٤٠٠هـ.
- ٧٠. جامع المسائل لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيميّة (آثار شيخ الإسلام ابن تيميّة وما لحقها من أعمال)، تحقيق محمّد عزيز شمس، إشراف بكر بن عبد الله أبوزيد، المجموعة الثامنة، رقم ١٨، دار عالم الفوائد، مكّة المكرّمة، ط١، ١٤٢٢هـ.
- ٧١. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيّامه: الإمام عمّد بن إسهاعيل بن إبراهيم البخاري (ت ٢٥٦هـ)، تحقيق شعيب

- الأرنؤوط وعادل مرشد، خرّج أحاديثه محمّد يوسف الحوراني ومحمّد أشرف الأتاسي، الرسالة العلميّة، ط١، ١٤٣٢هـ.
- ٧٢. الجامع لأحكام القرآن والمبيِّن لما تضمّنه من السنّة وآي القرآن: أبو عبد الله بن محمّد بن أبي بكر القرطبي (ت ٦٧١هـ)، تحقيق الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٢٧ ـ ٢٠٠٦م.
- ٧٣. جزء علي بن محمّد الحميري: أبو الحسن علي بن محمّد بن هارون بن زياد الحميري، تحقيق ودراسة وتخريج عبد العزيز بن سليان بن إبراهيم البعيمي، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٤١٨هـ.
- الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح: تقيّ الدِّين ابن تيميّة، تحقيق وتعليق
   د. علي بن حسن بن ناصر ود. عبد العزيز بن إبراهيم العسكر، ود. حمدان بن
   محمّد الحمدان، دار العاصمة، السعو ديّة، ط۲، ۱۶۱۹هــ ۱۹۹۹م.
- ٥٧. الجوهر المنظم في زيارة القبر المكرم: شهاب الدِّين ابن حجر الهيثمي، عُني به قصي محمد نورس الحلاق، دار السنابل، ودار الحاوي، ط١٤٢٧هـ.
- ٧٦. الحديث الضعيف وحكمُ الاحتجاج به: الدكتور عبد الكريم بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله عبد الرحمن الأخضير، مكتبة دار المنهاج، السعوديّة، ط٤، ١٤٣١هـ.
- ٧٧. حقيقة التوحيد بين أهل السنة والمتكلّمين: عبد الرحيم بن صايل السُّلميّ، دار المعلمة، دون تاريخ.
- ٧٨. الحكمة المتعالية في الأسفار العقليّة الأربعة: صدر الدِّين محمّد الـشيرازي، دار
   إحياء التراث العربي، بيروت، ط٤، ١٤١٠هـ.
- ٧٩. خلقُ أفعال العباد والردّ على الجهميّة وأصحاب التعطيل: الإمام محمّد بن إسهاعيل البخاري (١٩٤ ٢٥٦هـ)، دراسة وتحقيق فهد بن سليهان الفهيد، دار أطلس الخضراء، الرياض \_ دمشق، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م.

- ٨٠. الدرّ المنثور في التفسير بالمأثور: جلال اللّين السيوطي (ت ٩١١هـ)، دار المعرفة، بيروت.
- ٨١. درء تعارض العقل والنقل أو موافقة صحيح المعقول لصحيح المنقول: تقي الدِّين أحمد بن عبد الحليم بن تيميّة، تحقيق محمّد رشاد سالم، إدارة الثقافة والنشر في جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، السعوديّة، ط٢، والنشر في جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، السعوديّة، ط٢، ١٤١٨هــ ١٩٩١م.
- ۸۲. الدرر السنية في الأجوبة النجديّة (مجموعة رسائل ومسائل علياء نجد، الأعلام المعاصرين من عصر الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب إلى عصر نا هذا)، جمع عبد الرحمن بن محمّد بن قاسم العاصمي القحطاني النجدي الحنبلي (ت ١٣٩٢هـ)، ط٦، ١٤١٧هـ ـ ١٩٩٦م، دار القاسم، والمكتب الإسلامي، بيروت، ١٤٢٥هـ.
- ۸۳. دعاوى المناوئين لشيخ الإسلام ابن تيميّة، عرض ونقد: الدكتور عبد الله بن صالح بن عبد العزيز الغصن، دار ابن الجوزي.
- ٨٤. دفاع أهل السنة والإيهان عن حديث خلق الله آدم على صورة الرحمن (مجموعة مؤلّفات الشيخ عبد الله الدويش): الشيخ عبد الله بن محمّد بن أحمد الدويش (ت ٨٠٤ هـ)، أشرف على طبعها وتصحيحها عبد العزيز بن أحمد المقيشع، دار العليان، ط١،١٤١ هـ.
- ٨٥. دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه: الإمام الحافظ أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي (ت ٩٧٥هـ)، تحقيق حسن السقاف، دار الإمام النووي، الأردن، ١٤١٣هــ ١٩٩٢م.
- ٨٦. دفع شبهة التشبيه: الإمام عبد الرحمن أبي الحسن الجوزي (ت ٩٧هـ)، تحقيق وتعليق محمّد زاهد الكوثري، المكتبة الأزهريّة للتراث.

- ٨٧. الديباج على مسلم: جلال الدِّين السيوطي، دار ابن عفّان، السعوديّة، ط١، ٨٧. الديباج على مسلم.
- ٨٨. ردّ الإمام الدارمي عثمان بن سعيد على بشر المريسي العنيد: صحّحه وعلّق عليه محمّد حامد الفقي (من جماعة الأزهر الشريف ورئيس جماعة أنصار السنّة المحمّديّة)، دار الكتب العلميّة، بيروت، لبنان، ط١، ١٣٥٨هـ.
- ٨٩. الردّ على الجهميّة (سلسلة عقائد السلف): الإمام عثمان بن سعيد الدارمي (ت ٢٨٠هـ): قدّم له بدر الدِّين بن عبد الله البدر، دار ابن الأثير، والدار السلفيّة، الكويت، ط١، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- . ٩. الردّ على المبتدعة: ابن بداء الحنبلي (ت ٤٧١هـ)، تحقيق أبو عبد الله عادل بن عبد الله آل حمدان، دار الأمر الأوّل.
  - ٩١. الرسائل الكبرى: ابن تيمية.
- 97. رسالة التشيّع في العالم المعاصر: السيّد محمّد حسين الطباطبائي، ترجمة جواد على كسّار، مؤسّسة أمّ القرى، بيروت، ١٤١٨هـ.
- 97. رسالة في الردّعلى الرافضة: محمّد بن عبد الوهّاب، حقّقها وعلّـق عليها أبو بكر عبد الرزّاق بن صالح بن علي النهميُّ، دار الآثار، صنعاء، ط١، ١٤٢٧هـ\_٢٠٠٦م.
- 94. رسالتان في البداء: الشيخ محمّد جواد البلاغي (١٢٨٢ ـ ١٣٥٢هـ) والسيّد أبو القاسم الخوئي (١٣١٧ ـ ١٤١٣هـ)، إعداد السيّد محمّد علي الحكيم، قم، ١٤١٤هـ.
- ٩٥. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: أبو الفضل شهاب الدِّين السيّد محمود الآلوسي البغدادي (ت ١٢٧٠هـ)، مؤسّسة الرسالة.
- ٩٦. الرياض النديّة على شرح العقيدة الطحاويّة: الإمام القاضي علي بن علي بن

- ٠٠٠ التوحيد عند الشيخ ابن تيمية
- محمّد بن أبي العزّ الدمشقي، تعليق الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الله الجبريت والدكتور طارق بن محمّد بن عبد الله الخويطر، دار الصميعي، ط١، ١٤١٣هـ.
- 9۷. الرياض النضرة في مناقب العشرة: أحمد بن عبد الله الطبري، محبّ الدِّين، اعتنى به وأخرجه عبد المجيد طعمة حلبي، دار المعرفة، بيروت.
- ٩٨. سؤال في حديث النزول وجوابه أو شرح حديث النزول: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيميّة، تحقيق وتعليق محمّد عبد الرحمن الخميس، دار العاصمة، السعوديّة، الرياض، ط١، ١٤١٤هــ ١٩٩٣م.
- ٩٩. السبائك الذهبيّة بشرح العقيدة الواسطيّة: عبد الله بن محمّد الغنيهان، دار أبي الجوزي.
- ۱۰۰. سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فِقهها وفوائدها: محمّد ناصر الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ط۲، ۱۲۱هـ ـ الألباني، مكتبة المعارف للنشر
- ١٠١. سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيّئ في الأمّة: محمّد ناصر الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 1.۱۲. سلسلة الرسائل الأنصاريّة، رسائل في التوحيد (رسالة تعريف أهل الإيهان بصحّة حديث: إنّ آدم خُلق على صورة الرحمن): محدّث المدينة النبويّة أبي عبد اللطيف حمّاد بن محمّد الأنصاري (ت ١٤١٨هـ)، مكتبة الفرقان، السعوديّة، دون تاريخ.
- 1.۳ سلسلة دراسات في مباحث توحيد الأسماء والصفات، معتقد أهل السنة والجماعة في توحيد الأسماء والصفات: الدكتور محمّد بن خليفة التميمي، أضواء السلف، ط١،٩٩٩هـ ١٤١٩ه.

- 10.5 سلسلة شرح الرسائل، شرح أصول الإيمان: محمّد بن عبد الوهّاب (ت 17.7 هـ)، شرح الشيخ الدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، اعتنى بإخراجه وأشرف على طبعه عبد السلام بن عبد الله السليمان، الرياض، ط١، ١٤٢٤هــ٣٠٠م.
- 100. سلسلة موسوعات المصطلحات العربيّة والإسلاميّة، موسوعة اصطلاحات علم الكلام الإسلامي: د. سميع دغيم، مكتبة لبنان، ناشرون، بيروت.
- 1.٦. السُّنة: الإمام أبو عبد الرحمن عبد الله بن أحمد بن حنبل (ت ٢٩٠هـ)، تحقيق ودراسة د. محمّد بن سعيد بن سالم القحطاني، دار ابن القيم (جامعة أمّ القرى \_ كليّة الدعوى وأصول الدِّين)، دون تاريخ.
- 10.۷. السنة: الحافظ أبي بكر ابن أبي عاصم النضحّاك بن مخلّد الشيباني (ت ٢٧٨هـ) حقّقه وخرّج أحاديثه د. باسم بن فيصل الجوابرة، ومعه ظلال الجنّة: لمحمّد ناصر الألباني، المكتب الإسلامي، السعوديّة.
- ۱۰۸. سنن ابن ماجه: أبو عبد الله محمّد بن يزيـد القزوينـي (ت ۲۷۳هـ)، دار الفكر، بيروت، لبنان.
- ۱۰۹. سنن أبي داود: ابن الأشعث السجستاني، تحقيق وتعليق سعيد محمّد اللحّام، دار الفكر، بيروت، ط۱، ۱۶۱۰هـ ١٩٩٠م.
- ۱۱۰. سير أعلام النبلاء: الإمام شمس الدِّين محمَّد بن أحمد بن عثمان الـذهبي (ت٨٤٧هـ ـ ١٣٧٤م)، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط٩، ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.
- 111. شذرات الذهب في أخبار من ذهب: الإمام شهاب الدِّين أبي الفلاح عبد الحيّ بن أحمد بن محمّد العكبريّ الحنبلي الدمشقي (١٠٣٢هـ)،

- أشرف على تحقيقه وخرّج أحاديثه عبد القادر الأرنؤوط، تحقيق: محمود الأرنؤوط، دار ابن كثير، بيروت ودمشق، ط١، ١٣١ هـ ١٩٩٢م.
- 111. شرح أصول الإيمان: صالح بن فوزان الفوزان، اعتنى بإخراجه وأشرف على طبعه: عبد السلام عبد الله السليمان.
- 117. شرح أصول الكافي: المولى محمّد صالح المازندراني، تعليق الميرزا أبو الحسن الشعراني، دار إحياء المتراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ ـ كسن المسعراني، دار إحياء المتراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ . ٢٠٠٠م.
- 118. شرح الأسماء الحسنى: الملاّ هادي السبزواري، منشورات بصيرتي، إيران، الطبعة الحجريّة.
- 110. شرح الأصبهانيّة لأبي عبد الله محمّد بن محمود بن محمّد بـن عبّاد العجلي الأصبهاني (ت ٦٨٨هـ): شيخ الإسلام تقيّ الدِّين ابن تيميّة، تحقيق إبراهيم سعيداي، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٤١٥هـ.
- 117. شرح الرسالة التدمرية أو العقيدة التدمريّة (تحقيق الإثبات للأسياء والصفات، وبيان حقيقة الجمع بين القدر والشرع): الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البرّاك، إعداد عبد الرحمن بن صالح السديس، دار التدمريّة، ط١، ١٤٣٢هـــ ١٤٣٢م.
- ١١٧. شرح الرسالة التدمريّة لابن تيميّة: شرح الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البرّاك، إعداد سليمان بن صالح الغصن، كنوز أسبيليّة للنشر والتوزيع.
- 11. شرح العقيدة السفارينية: محمّد بن صالح العثيمين، قام بإخراجه ووضع حواشيه شباب مسجد سالم العلي، الكويت، ومؤسّسة الشيخ العثيمين الخبريّة، المدار الوطني للنشر.
- 119. شرح العقيدة الطحاوية: الإمام القاضي محمّد بن أبي العزّ الدمشقي (ت

- ٧٩٧هـ)، حقّقه وعلّق عليه وخرّج أحاديثه وقدّم له الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي وشعيب الأرنؤوط.
- ١٢٠. شرح العقيدة الطحاوية: الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البرّاك، إعداد عبد الرحمن بن صالح السديس، دار التدمرية، السعوديّة، ط٢، ١٤٢٩هـ.
- 1۲۱. شرح العقيدة الواسطيّة: الشيخ محمّد بن صالح العثيمين، خرّج أحاديثه واعتنى به سعد بن فوّاز الصّميل، إعداد فهد بن ناصر بن إبراهيم السليان، دار ابن الجوزى، السعوديّة \_ الدمام، ط٦، ١٤٢١هـ.
- 1۲۲. شرح العقيدة الواسطيّة: محمّد خليل هراس، دار الدرر السنيّة، السعوديّة، ط٦، ١٤٢٩هـ.
- 1۲۳. شرح القصيدة النونية المسيّاة الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية: ابن قيم الجوزية، شرح وتحقيق الشيخ محمّد خليل هراس، دار الكتب العلميّة، بيروت، ط٣، ١٤٢٤هـ \_ ٢٠٠٣م، ودار الإمام أحمد، ط١، ١٤٢٩هـ.
- 17٤. شرح القواعد المُثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى: محمّد صالح العثيمين، خرّج أحاديثه وعلّق عليه أبو محمّد أشرف بن عبد المقصود، أضواء السلف وأصداء المجتمع.
  - ١٢٥. شرح غرر الفوائد: الحاجّ ملاّ هادي السبزواري، طهران، ١٩٨١م.
- ۱۲٦. شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري: عبد الله بن محمّد الغنيان، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، ط٣، ١٤٢٨هـــ ٢٠٠٧م.
- ١٢٧. شرح كتاب الشرح والإبانة على أصول السنة والديانة ومجانبة المخالفين: ابن بطّة العكبري، شرح عبد الله الراجحي، مكتبة عباد الرحمن.
- ١٢٨. شرح مختصر الروضة: نجم الدِّين أبي الربيع سليان بن عبد القويّ بن

عبد الكريم بن سعيد الطّوفي (ت ١٦٧هـ)، تحقيق د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، توزيع وزارة الشؤون الإسلاميّة والأوقاف والدعوة والإرشاد في السعوديّة.

- ۱۲۹. شرح مسلم: يحيى بن شرف الحزامي الحوراني الدمشقي النووي (ت ١٢٥. هرح مسلم: الكتاب العربي، بيروت، ١٤٠٧هــ ١٩٨٧ م.
- ۱۳۰. الشريعة: الإمام المحدّث أبو بكر محمّد بن الحسين الآجري (ت ٣٦٠هـ)، دراسة وتحقيق د. عبد الله بن عمر بن سليمان الدَّميجي، جامعة أمّ القرى ودار الوطن، الرياض، ط٢.
  - ١٣١. شيخ المضيرة أبو هريرة: محمود أبو رية، مؤسّسة الأعلمي، بيروت، ط٣.
- 1۳۲. الصارم المسلول على شاتم الرسول: تقيّ الدِّين ابن تيميّة، دراسة وتحقيق محمّد بن عبد الله بن عمر الحلواني ومحمّد كبير شودري، تقديم الشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد والشيخ محمّد بن سعيد القحطاني، رمادي للنشر، مؤمن للتوزيع، السعوديّة، ط۱، ۱۱۶۱هـــ ۱۹۹۷م، وطبعة المكتبة العصريّة، صيدا، تحقيق وتعليق محمّد محيى الدِّين الكاتب، ١٤١٥هـ.
- ۱۳۳. الصحاح: إسهاعيل بن حمّاد الجوهري، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٣، ٤٠٤هـ.
- 1۳٤. صحیح ابن حبّان بترتیب ابن بلبَان: الأمیر علاء الدِّین علی بن بلبَان الفارسي (ت ۷۳۹هـ)، حقّقه وخرّج أحادیث شعیب الأرنـؤوط، مؤسّسة الرسالة، بیروت، ط۲، ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۳م.
- ۱۳۵. صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير: محمّد ناصر الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت\_دمشق، ط۳، ۱٤۰۸هـ\_۱۹۸۸م.
- ١٣٦. صحيح مسلم: أبو الحسين مسلم بن الحجّاج القشيري النيسابوري (ت

فهرس المصادر والمراجع .........فهرس المصادر والمراجع .....

- ٢٦١هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان.
- 1۳۷. الصواعق المحرقة على أهل الرفض والضلال والزندقة: ابن حجر الهيثمي أحمد بن محمّد بن علي السعدي، تحقيق عبد الرحمن بن عبد الله التركي وكامل الخراط، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٩٩٧م.
- 1٣٨. الصواعق المرسلة على الجهميّة والمعطّلة: الإمام شمس الدِّين أبي محمّد عبد الله محمّد بن الشيخ الصالح أبي بكر بن أيّوب بن سعد الشهير بابن قيّم الجوزية، حقّقه وخرّج أحاديثه وعلّق عليه د. علي بن محمّد الدخيل، دار العاصمة، الرياض، دون تاريخ.
- 1۳۹. طبقات الحنابلة: أبو الحسين محمّد بن أبي يعلى الفراء البغدادي (ت مجمّد بن أبي يعلى الفراء البغدادي (ت ٥٢٦هـ)، حقّقه وقدّم له وعلّق عليه د. عبد الرحمن بن سليمان العثيمين، جامعة أمّ القرى، مكّة، ومكتبة العبيكان.
- ۱٤٠. عبد الله بن سبأ وأساطير أخرى: السيد مرتضى العسكري، ط٦، ١٤١هـ.
- 18۱. عرش الرحمن وما ورد فيه من الآيات والأحاديث: أحمد بن عبد الحليم بن عبد العلوم العربيّة، عبد السلام بن تيميّة، تحقيق الشيخ عبد العزيز السَّيروان، دار العلوم العربيّة، بيروت، ط۱، ۱٤۱٥هــ ۱۹۹۰م.
- 18۲. العرش: أبو عبد الله محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، دراسة وتحقيق: د. محمّد بن خليفة التميمي، دار أضواء السلف، توزيع مؤسّسة الجريبي (السعوديّة)، ومكتبة الإمام البخاري (مصر)، ط١، ١٤٢٠هــ٩٩١م.
- ۱٤٣. العظمة: أبو الشيخ الأصبهاني، أبي محمّد عبد الله بن محمّد بن جعفر بن حيّان، جامعة بغداد، ١٤٢٢هـ ١٤٢٢م. (٢٧٤ ـ ٣٦٩هـ)، دراسة

- 18٤. عقيدة الراسخين في العلم من الصحابة والتابعين والأئمّة المرضيّين في صفات ربّ العالمين: سعود العثمان.
- 160. عقيدة السلف وأصحاب الحديث، أو الرسالة في اعتقاد أهل السنة وأصحاب الحديث والأئمّة: الإمام أبو عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني (ت 28 هـ)، دراسة وتحقيق د. ناصر بن عبد الرحمن بن محمّد الجديع، دار العاصمة، الرياض، ط٢، ١٩٩٨هـ ١٩٩٨م.
- ١٤٦. عقيدة أهل الإيمان في خلق آدم على صورة الرحمن: حمود بن عبد الله بن حمود التويجري، دار اللواء، السعوديّة، ط٢، ٩٠٩ هـ.
- ١٤٧. العلق للعليّ العظيم وإيضاح صحيح الأخبار من سقيمها: أبو عبد الله عمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت ٧٤٨هـ)، دراسة وتحقيق عبد الله بن صالح البرّاك، دار الوطن، السعوديّة، ط١، ٢٤٢٠هـ.
- ١٤٨. العلق للعليّ العظيم: الذهبي الشافعي الأثري، دراسة وتحقيق عبد الله بن صالح البرّاك، دار الوطن، دون تاريخ.
- 189. عمدة القاري شرح صحيح البخاري: العلامة أبو محمّد بدر الدِّين محمود بن أحمد الحنفي العيني (ت ٥٥٨هـ)، ضبطه وصحّحه عبد الله محمود محمّد عمر، منشورات محمّد علي بيضون ودار الكتب العلميّة، بيروت، ط١، ١٤٢١هــ ٢٠٠١م.
- 10٠. غربة الإسلام: الشيخ حمود بن عبد الله التويجري (ت ١٤١٣هـ)، حققه وعلّق عليه عبد الكريم بن حمد التويجري، طبع بإشراف أبناء الشيخ، دار الصميعي، السعوديّة، ط١، ١٤٣١هـ.

- 101. **الغريب في القرآن والحديث**: محمّد الهروي صاحب الأزهري (ت الغريب في القرآن والحديث: محمّد الهروي صاحب الأزهري (ت ١٤٠١هـ)، تحقيق أحمد فريد، مكتبة نزار مصطفى الباز، السعوديّة، ط٢، ١٤٢٨هـ.
- ۱۵۲. فتاوى الأئمة النجدية من شيخ الإسلام محمّد بن عبد الوهّاب إلى سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، تقديم الشيخ عبد الله بن عبد الله بن باز، تقديم الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، جمعه وأعدّه أبو يوسف مدحت بن حسن آل فراح، مكتبة الرشد، السعوديّة، ط۲، ۱۶۲۸هـ.
- ۱۵۳. فتاوى الأستاذ الدكتور العلامة محمد خليل الهراس: جمع وترتيب عبد الكريم عبد المجيد الدرويش، دار طيبة.
  - ١٥٤. فتاوى الإمام عبد الحليم محمود، دار المعارف، مصر، ط٣.
- ۱۵۰. الفتاوى الحمويّة الكبرى: تقيّ الدِّين أبي العبّاس أحمد بن تيميّة، دراسة وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط۲، وتحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار المحسن التويجري، دار الحريق د. وتحقيق د. و
- ١٥٦. فتاوى اللّجنة الدائمة للبحوث العلميّة والإفتاء: جمع وترتيب أحمد بن عبد الرزّاق الدّويش، دار المؤيّد، الرياض، ط٥، ١٤٢٤هـ.
- ۱۵۷. فتاوى نور على الدرب: عبد العزيز بن عبد الله بن باز مفتي عام المملكة العربيّة السعوديّة، إعداد عبد الله بن محمّد الطيّار ومحمّد بن موسى بن عبد الله الموسى، مدار الوطن للنشر، السعوديّة، ط۱، ۱٤۲۸هـ.
- ۱۵۸. فتاوى ورسائل الشيخ محمّد بن إبراهيم آل الشيخ: جمع وترتيب وتحقيق محمّد بن عبد الرحمن بن قاسم، مطبعة الحكومة بمكّة المكرّمة، ۱۳۹۹هـ، تصوير طبق الأصل عن الطبعة الأولى.
- ١٥٩. فتح الباري بشرح صحيح البخاري: الحافظ أحمد بن على بن حجر

العسقلاني (٧٧٣ ـ ٢٥٨هـ)، عُني بإخراجها الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، وقام بإكال التعليقات بتكليف وإشراف منه تلميذه علي بن عبد العزيز الشَبْل، ورقم كتبها وأبوابها وأحاديثها محمّد فؤاد عبد الباقي، دار السلام، الرياض، ط١، ١٤٢١هـ ـ ٢٠٠٠م.

- 17. فتح المعين: حسن بن علي السقّاف، مكتبة الإمام النـووي، الأردن، ط ١، ١٦٠هــ ١٩٩٠م.
- ۱۲۱. فرقان القرآن بين صفات الخالق وصفات الأكوان: الشيخ سلامة القضاعي الشافعي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 177. فضائل الصحابة: أبو عبد الله أحمد بن محمّد بن حنبل، حقّقه وخرّج أحاديثه وصيّ الله بن محمّد عبّاس، دار ابن الجوزي.
- 177. الفواكه العذاب في معتقد الشيخ محمّد بن عبد الوهّاب: الـشيخ حمد بن ناصر بن عثمان آل معمر، تحقيق عبد الـرحمن بن عبد الله التركي، تقديم الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط٢، الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط٢، الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط٢،
- 178. فيض القدير شرح الجامع الصغير: المحدِّث عبد الرؤوف المناوي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٣٩١هـ ١٩٧٢م.
- 170. قمع الدجاجلة الطاعنين في معتقد أئمّة الإسلام الحنابلة: عبد العزيز بن فيصل الراجحي، تقديم الشيخ صالح بن فوزان الفوزان، والكتاب ردّعلى حسن بن فرحان المالكي في كتابه (قراءة في كتب العقائد).
- ١٦٦. القواعد المُثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى: محمّد بن صالح بن عثيمين، حقّقه وخرّج أحاديثه أشرف بن عبد المصود بن عبد الرحيم، مكتبة السنّة، القاهرة، ط٢، ١٤١٤هـــ ١٩٩٤.

- 17٧. قواعد كلي فلسفي در فلسفه إسلامي (القواعد الفلسفية الكليّة في الفلسفة الإسلاميّة) فارسي : غلام حسين إبراهيمي دنياني، طهران، ط٢، الفلسفة الإسلاميّة).
- 17۸. القول السديد في الردّ على من أنكر تقسيم التوحيد: عبد الرزّاق بن عبد المحسن البدر، دار ابن القيم و دار ابن عفّان، القاهرة، ١٤٢٢هــ ٢٠٠١م.
- 179. القول المفيد على كتاب التوحيد: شرح الشيخ محمّد بن صالح العثيمين، اعتنى به جمعاً وترتيباً وتصويباً، وَعزا آياته، وخرّج أحاديثه، ووضع فهارسه، وأشرف على طبعه د. سليان بن عبد الله بن حمود أبا الخيل ود. خالد بن علي بن محمّد المشيقح، دار العاصمة، السعوديّة، ط١، ١٤١٥هـ.
- 1۷٠. الكافي: الأصول والروضة، شرح جامع للمولى محمّد صالح المازندراني، مع تعاليق علميّة للميرزا أبي الحسن الـشعراني، تحقيق علي أكبر الغفّاري، طهران، ١٣٨٤هـ.
- ۱۷۱. الكافي: محمّد بن يعقوب الكليني الرازي (ت ٣٢٩)، دار الكتب الاسلاميّة، طهران، ١٣٨٨ه.
- 1۷۲. كتاب الأربعين في دلائل التوحيد: أبو إسهاعيل عبد الله بن محمّد بن علي بن محمّد بن ناصر بن محمّد الهروي، تحقيق وتعليق الشيخ الدكتور علي بن محمّد بن ناصر الفقيهي، دار الإمام أحمد، ١٤٢٧ه.
- 1۷۳. كتاب التوحيد الذي هو حقّ الله على العبيد: محمّد بن عبد الوهّاب، راجعه وقابله على أصوله مجموعة من الأساتذة، أشرف على طباعته ونشره إدارة الثقافة والنشر بالجامعة في المملكة العربيّة السعوديّة، وزارة التعليم العالى، جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلاميّة، كليّة الشريعة، دون تاريخ.
- ١٧٤. كتاب التوحيد وإثبات صفات الربّ عزّ وجلّ: أبو بكر محمد إسحاق بن

- ٠١٠ .....التوحيد عند الشيخ ابن تيمية
- خزيمة، مكتبة الرشيد، الرياض، تحقيق: د. عبد العزيز بن إبراهيم الشهوان، ط٥، ١٩٩٤م
- 1۷٥. كشف المشكل من حديث الصحيحين: الإمام أبو الفرج عبد الرحمن ابن الجوزي (ت ٩٧٥هـ)، تحقيق الدكتور علي حسين البوّاب، دار الوطن، الرياض.
- 1٧٦. اللآلئ البهيّة في شرح العقيدة الواسطيّة: الـشيخ صالح بـن عبـد العزيـز محمّد إبراهيم آل الشيخ.
- ۱۷۷. **لسان العرب**: جمال الدِّين أبو الفيضل محمّد بن مكرّم بن منظور، دار إحياء التراث العربي، ببروت، ١٤١٦هـ.
- 1۷۸. لسان الميزان: الإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (۷۷۳\_ ١٩٨٨.)، تحقيق عبد الفتّاح أبو غدّة، اعتنى بإخراجه سلمان عبد الفتّاح أبو غدّة، دار البشائر الإسلاميّة، بيروت، ومكتب المطبوعات الإسلاميّة، 12۲۳هـــ ۲۰۰۲م.
- ۱۷۹. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: الحافظ نور الدِّين علي بن أبي بكر الهيثمي (ت٧٠٨هـ)، بتحرير الحافظين العراقي وابن حجر، دار الكتب العلميّة، بروت، ط١،٨٠٨هـ.
- ۱۸۰. مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين، جمع وترتيب فهد بن ناصر بن إبراهيم السليان، دار الوطن، الرياض، ط۱، ۱٤۰۷هـ، والطبعة الأخرة في ۱٤۱۳هـ.
- ۱۸۱. مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: عبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن بن باز، جمع وإشراف د. محمّد بن سعد الشويعر، صادر عن رئاسة إدارة البحوث العلميّة والإفتاء، الإدارة العامّة، السعوديّة، دار القاسم، ١٤٢٠هـ.

- ۱۸۲. مدارج السالكين بين منازل إيّاك نعبد وإيّاك نستعين: شمس الدِّين محمّد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، تحقيق: عبد العزيز بن ناصر الجليل، دار طيبة، السعوديّة، ودار الكتاب العربي، بيروت، ط۲، ۱۳۹۳هـ.
- 1۸۳. مرآة العقول في شرح أخبار الرسول: العلّامة شيخ الإسلام المولى محمد باقر المجلسي (ت: ١١١١هـ)، إخراج ومقابلة وتصحيح: السيد هاشم الرسولي، دار الكتب الإسلامية، ط٢، ٤٠٤هـ.
- 1۸٤. مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه، اعتنى بإخراجه الدكتور ناصر بن سعود بن عبد الله السلامة، مكتبة الراشد، ناشرون.
- 1۸٥. المستخرج من الأحاديث المختارة ممّا لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحها: الإمام ضياء الدِّين عبد الرحمن الحنبلي المقدسي (ت ٦٤٢هـ)، دراسة وتحقيق الأستاذ الدكتور عبد الملك بن عبد الله بن دهيش، مكتبة الأسدى، مكّة المكرِّمة.
- ۱۸۶. مسند الإمام أحمد بن حنبل: أبو عبد الله أحمد بن محمّد الشيباني (۱۸۶ ـ ۲۵۱ ـ ۲۵۱ ـ ۳۵ م المرنووط، حقّقه وخرّج أحاديثه وعلّق عليه شعيب الأرنووط، ومحمّد نعيم العرقسوسي ومحمّد رضوان العرقسوسي، مؤسّسة الرسالة، بيروت، ط۱،۲۱۱هـ ـ ۱۹۹۵م.
- ١٨٧. مسند الإمام الحافظ الدارمي (ت ٢٥٥هـ): تحقيق حسين سليم أسد الداراني، دار المغنى، الرياض.
- ۱۸۸. المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: أحمد بن محمّد بن علي المقري الفيومي، القاهرة، ط٢، ١٩٣٩م.
- ۱۸۹. مصطلح الحديث: محمّد بن صالح بن عثيمين، مطبوع سنة ۱٤۲۷هــ. ۱۸۹. مصطلح الحديث: محمّد بن صالح بن عثيمين، مطبوع سنة ٢٠٠٦هـ.

- ٥١٢ .....التوحيد عند الشيخ ابن تيمية
- ۱۹۰. مصطلحات في كتاب العقائد، دراسة وتحليل: محمّد بن إبراهيم الحمد، دار ابن خزيمة، ط۱، ۱۶۲۷هـ.
- 191. المصنف: الحافظ الكبير أبي بكر عبد الرزّاق بن همّام الصنعاني (١٧٦ ــ ١٧٦ هــ)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، المكتب الإسلامي، ط٢، ٢٤٠هـ.
- 19۲. معالم الإسلام الأموي من القدح في العترة النبوية الطاهرة إلى استباحتها: العلامة السيد كمال الحيدري، بقلم إبراهيم البصري، دار المرتضى، بيروت، ط١، ٢٠٢١ ـ ٢٠١١م.
- 19۳. المعجم الفلسفي للألفاظ العربيّة: جميل صليبا، الشركة العالميّة للكتاب، بروت.
- 198. المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم: محمّد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الإيرانيّة الثانية، طهران، ١٩٩٥م.
- ۱۹۵. معجم مقاییس اللّغة: أبو الحسین أحمد بن فارس بن زکریّا، تحقیق عبد السلام محمّد هارون، اتّحاد الکتاب العرب، ۱٤۲۳هـ ۲۰۰۲م.
- ١٩٦. مفردات ألفاظ القرآن: الحسين بن محمّد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق صفوان عدنان الداوودي، انتشارات ذي القُربي، قم، ط٣.
- ۱۹۷. المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: الحافظ أبو العبّاس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي، حقّقه وعلّق عليه مجموعة من الأعلام، دار ابن كثير ودار الكلم الطيّب، دمشق بيروت، ط۱، ۱۶۱۷هـ ۱۹۹۲م.
- ١٩٨. المقالات السنية في كشف ضلالات ابن تيميّة: الشيخ عبد الله الهروي
   (المعروف بالحبشي)، دار المشاريع، بيروت، ط٧، ١٤٢٨هـ.
- ١٩٩. مقالة التشبيه وموقف أهل السنّة منها: جابر بن إدريس بن على أمير، دار

- أضواء السلف، الرياض، ط١، ١٤٢٢هــ ٢٠٠٢م.
- . ٢٠٠. المقصد الأسنى في شرح معاني أسهاء الله الحسنى: أبو حامد الغزالي، تحقيق الدكتور فضلة شحادة، دار المشرق، بيروت، ط٢، ١٩٨٦م.
- ١٠١. الملل والنحل: أبو الفتح محمّد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني (٤٧٩\_ ٤٨٥)، تحقيق محمّد سيد گيلاني، دار المعرفة، بيروت، لنان.
- ٢٠٢. المنتخب في مسند عبد بن حميد: تحقيق وتعليق أبي عبد الله مصطفيبن العدوي، دار بلنسيه، السعوديّة، ط٢، ٢٣٣ هـ ـ ٢٠٠٢م.
- ٢٠٣. المنح المكيّة في شرح الهمزيّة: شهاب الدِّين ابن حجر الهيثمي (ت ٩٧٤هـ)، دار المنهاج، ط٢، ١٤٢٦هـ.
- ٢٠٤. منهاج السنّة النبويّة في نقض كلام الشيعة القدريّة: تقيّ الـدِّين أحمد بـن عبد الحليم بن تيميّة: تحقيق الـدكتور محمّـد رشـاد سـالم، ط١، ٢٠٦هـــ عبد الحليم بن تيميّة:
- منهج شيخ الإسلام ابن تيميّة في تقرير عقيدة التوحيد: إبراهيم بن محمّد بن عبد الله البريكان، دار ابن القيم، السعوديّة، ودار ابن عفّان، مصر، ط١، مدر ١٤٢٥هـ.
- ٢٠٦. موسوعة كشّاف اصطلاحات الفنون والعلوم: محمّد علي التهانوي، تقديم وإشراف د. رفيق العجم.
- ۲۰۷. الميزان في تفسير القرآن: السيّد محمّد حسين الطباطبائي، مؤسّسة إسهاعيليّان (تصوير على الطبعة اللبنانيّة)، ط٣، ١٩٧٤م.
- ۲۰۸. نتیجة النظر في نخبة الفكر: الحافظ كمال الدِّين الشمّي القسطنطيني (۲۰۸هـ)، اعتنى به مراد بن خليفة سعيدي، مكتبة دار المنهاج، الرياض،

- ٢٠٩. نقض عقائد الأشاعرة والماتريدية: خالد بن علي المرضي الغامدي، دار أطلس الخضراء، السعودية، منشورات مكتبة الملك فهد الوطنية.
- ٠٢١٠. نهاية الحكمة: السيّد محمّد حسين الطباطبائي، مؤسّسة النشر الإسلامي، قم، ٢١٠هـ.
- ٢١١. النهاية في غريب الحديث: أبو السعادات المبارك بن محمّد الجزري المعروف بابن الأثير، تحقيق طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمّد الطناجي، مؤسّسة إسماعيليّان، إيران، ط٤، ١٣٦٤هـ. ش.
- ٢١٢. نهج البلاغة: الإمام عليّ بن أبي طالب عليّ في ضبط نصّه، وابتكر فهارسه العلميّة الدكتور صبحي الصالح، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٩٦٧م.
  - ٢١٣. الوهّابية والتوحيد: على الكوراني، دار السيرة، بيروت، ط٢، ١٤١٩ هـ.
- 71٤. هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى (آثار الإمام ابن قيم الجوزية وما لحقها من أعمال): الإمام أبو عبد الله محمّد بن أبي بكر بن أبيوب بن القيم الجوزية (٦٩١ ـ ٧٥١هـ)، تحقيق عثمان جمعة ضُميرية، إشراف بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد، مكّة، ط١، ١٤٢٩هـ.
- ٢١٥. الهداية الربّانيّة في شرح العقيدة الطحاويّة: عبد العزيز بن عبد الله
   الراجحي، دار التوحيد، الرياض، ط١، ١٤٣٠هـ.
- ٢١٦. الهداية في الأصول والفروع: الشيخ محمّد بن علي بن الحسين بن بابويه المعروف بالصدوق، مؤسّسة الإمام الهادي، قم، ١٤١٨هـ.
- ۲۱۷. هدى الساري مقدّمة فتح الباري بشرح صحيح البخاري، تحقيق محمّد فؤاد عبد الباقي، دار السلام، الرياض، ۱٤۲۱هـ.

## فهرس الكتاب

## مقدمات تمهيدية (١) مكانة التوحيد في الفكر الديني

| ٩                           | أهمية التوحيدأهمية التوحيد          |
|-----------------------------|-------------------------------------|
| ١٠                          | فطرة التوحيد                        |
| ١٢                          | الكمال والمعرفة التوحيدية           |
| ١٣                          | فضيلة المعرفة التوحيدية             |
| 10                          | حقيقة التوحيد والمراد منه وأقسامه   |
| 19                          | أساس المعرفة التوحيدية              |
|                             | (٢)                                 |
| أقسام التوحيد الذاتي        |                                     |
| ۲۲                          | أقسام التوحيد بين المدارس الإسلامية |
| ٣٠                          | المنكرون للتقسيم الثلاثي للتوحيد    |
| ٣٣                          | الخلط بين أقسام التوحيد             |
| ٣٦                          | الأساس في أقسام التوحيد             |
|                             | (٣)                                 |
| اتجاهات في معرفة الله تعالى |                                     |
| ٤٨                          | أقوال وكلمات المجسّمة               |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية | ۰۱۲ م                                      |
|-----------------------------|--------------------------------------------|
| ٤٨                          | الأوّل: ابن تيميّة                         |
| ٥٠                          | الثاني: ابن القيم الجوزية                  |
|                             | الثالث: الإمام الدارمي                     |
|                             | الرابع: أبو إسماعيل الهروي                 |
| ٥٣                          | الخامس: القاضي الإمام أبو يعلى الفراء      |
| ٥٤                          | السادس: الشيخ محمّد بن صالح العثيمين       |
| تاب فتح الباري ٤٥           | السابع: إعتراضات أصحاب هذا المنهج على ك    |
| ٥٨                          | فتاوى التكفير في مسألة التجسيم             |
| ٦٢                          | أتباع ابن تيمية والخلاف مع ابن حجر         |
|                             | (£)                                        |
|                             | معرفة الصفات الإلهية                       |
| لها                         | ومواقف المدارس الإسلامية ما                |
| ٧١                          | معرفة الصفات ومدرسة التجسيم                |
| ٧٢                          | الصفات الإلهية والمفاهيم المادّية المحدودة |
| ٧٤                          | ثلاثة اتجاهات في الصفات                    |
| ٧٤                          | النظرية الأولى: المشبهة                    |
| ٧٦                          | مناقشة المشبهة                             |
| ٧٨                          | النظرية الثانية: المعطلة                   |
| ۸۲                          | مناقشة المعطّلة                            |
| Λ٦                          | النظرية الثالثة: إمكان المعرفة             |
| ۸٧                          | التفكيك بين المفهوم والمصداق               |

| <i>.مي</i> | أصول وأركان الاتجاه التجسي                     |
|------------|------------------------------------------------|
|            | الركن الأوّل                                   |
|            | أنّ الله تعالى له حدّ                          |
| ٩٧         | ى                                              |
| ٩٨         | بو المراد من الحدّ ؟                           |
| ١٠٠        | ' في اللغة                                     |
| ١٠٣        | وال في مسألة الحدّ                             |
| ١٠٧        | التوقّف هو موقف الكتاب والسنّة ؟               |
| ١٠٩        | اب القول بالحدّ                                |
| 118        | ار المترتّبة على اثبات الحدّ لله تعالى         |
| 117        | للون بالحدّللون بالحدّ                         |
| 171        | حنبل وحقيقة موقفه في الحدّ                     |
| 170        | حاوي ومخالفته لابن تيمية في إثبات الحدّ        |
|            | حجر العسقلاني ومخالفته لابن تيمية في إثبات الح |
| ١٢٧        | رون للحدّ من أئمة السنة                        |
| ١٣٠        | م المُنكرِين للحدّ عند مثبتيه                  |
| ١٣٢        | ف أهل البيت علِشَلِهُمْ من الحدّ               |
| ١٣٣        | افة بين الله والخلق                            |
|            | الركن الثاني                                   |
| هة         | أنّ الله تعالى له حيّز وحجم وج                 |
| 179        | ميّز والحجم لله في رأي ابن تيمية               |
| ١٤٠        | بة لله تعالى في رأي ابن تيمية                  |

| م ابن تيمية | ٥١التوحيد عند الشيخ                                |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ١٤٤         | ثقل والوزن لله عند ابن تيمية                       |
| ١٤٨         | -<br>کان الله تعالی                                |
| ۱٤۸         | أ_الله في السماء                                   |
|             |                                                    |
| ١٥٠         | ج ـ الله في السحاب                                 |
| 107         | كان الله عند الشيعة                                |
| ۱۰۳         | لاستواء على العرش في نظر المجسمة                   |
| ۱۳۳         | ن تيمية وصفات الخالق والمخلوق                      |
| ۱٦٨         | شواهد                                              |
|             | الركن الثالث                                       |
|             | أنّ الله تعالى له جسم                              |
| ۱۷۷         | ن تيمية ورأيه الصريح في التجسيم بحسب أقوال العلماء |
| ۱۸٥         | ريخ التجسيم عند ابن تيمية                          |
| ۱۸۷         | صحاب التجسيم ومحاولات الدفاع                       |
| 191         | شيخ عبده وردّه على المجسمة                         |
| 197         | ن الجوزي وردّه على المجسمة                         |
| ۱۹٤         | للازمة بين التشبيه والتجسيم                        |
| ۱۹۷         | و زهرة ورأيه في المجسمة                            |
| ۱۹۸         | لجسّمة وتكفيرهم لمخالفيهم                          |
|             | تى ظهر القول بالتجسيم (محاولات للنيل من الشيعة)    |
| ۲۰۲         |                                                    |
|             | لى التجسيم والتشبيه في محلّ البحث                  |

| 019.  | فهرس الكتاب                                                                                         |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲.   | علم الله تعالى بين ابن تيمية والشيعة                                                                |
| 177   | البداء في مصادر الفريقين                                                                            |
| 777   | البداء بين الشيعة والسنة                                                                            |
| 777   | المحور الأوّل: حول معنى البداء في اللّغة                                                            |
| 779   | المحور الثاني: حول البداء في أحاديث أهل البيت عليَّا الله الله عليَّا الله الله الله عليم الله الله |
| ۲۳.   | المحور الثالث: موقع البداء من العلم الإلهي                                                          |
|       | المحور الرابع: هل يختصّ البداء بالشيعة ؟                                                            |
| 740   | موقع ابن تيمية من فرق التجسيم                                                                       |
| 7 2 . | أولوية أبحاث التجسيم على غيرها من الأبحاث                                                           |
| 7     | خلاصة نظرية ابن تيمية في التجسيم                                                                    |
| 7     | أتباع ابن تيمية ورأيهم في التجسيم                                                                   |
| 707   | موقف ابن تيمية من علماء أهل السنّة                                                                  |
| Y 0 A | تغاير المدرستين                                                                                     |
| 177   | التمايز المعرفي بين المدرستين                                                                       |
| 774   | نظرة أتباع ابن تيمية للأشاعرة                                                                       |
| 777   | نظرة أتباع ابن تيمية لسائر الفِرق                                                                   |
| 779   | ابن تيمية واستدلالاته الواهنة على التجسيم                                                           |
|       | الاستدلال الأوّل: دليل الفطرة والعقل                                                                |
| ۲٧٠   | الاستدلال الثاني: السنّة النبويّة                                                                   |
| ۲٧٠   | الاستدلال الثالث: نفي الجسميّة يستلزم القول بحدوث الخالق                                            |
| 7 V E | مدرسة ابن تيمية وتكفير مخالفيهم                                                                     |
| ۲۸.   | الزعم أن والد النبيّ عَلَيْكَ في النار !                                                            |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية   |                                             |
|-------------------------------|---------------------------------------------|
| 79                            | الصفات الخبرية هل هي محكمة أم متشابهة؟.     |
| 791                           | ضابط المحكم والمتشابه في القرآن             |
| ٣٠١                           | موقف علماء السنة من آيات الصفات الخبرية     |
| ٣٠٥                           | علماء السنة بين التأويل وعدم الأخذ بالظاهر  |
| بت عالِثَلَهُمْ               | الصفات الإلهية والتجسيم في مدرسة أهل البي   |
| وق                            | الصفات الخاصّة والمشتركة بين الخالق والمخل  |
| ٣١٨                           | هل الحدّ من الأوصاف المشتركة أم المختصّة؟   |
| لمختصّة بالمخلوقين ٢٢٠        | حاكمية العقل بكون مفهوم الحدّ من المفاهيم ا |
| ٣٢٥                           | التلازم بين المحدودية والمعدودية            |
| ٣٢٥                           | الأمر الأوّل: في معنى الوحدة                |
| والوحدة الحقّة الحقيقيّة. ٣٢٦ | الأمر الثاني: الفرق بين الوحدة العدديّة     |
| ة العدديّة                    | الأمر الثالث: النتائج المترتّبة على الوحد   |
| حد بالعدد                     | النتيجة الأولى: المقهوريّة والفقدان للوا    |
| ٣٣٠                           | النتيجة الثانية: أنّه ليس بأزليّ ولا أبديّ  |
| ٣٣١                           | النتيجة الثالثة: نفي التثليث                |
| ٣٣٢                           | مواقف لعلماء السنّة من نظريات ابن تيمية     |
| ۲۳٦                           | أصول المعارف الدينية وانحراف المجسمة عن     |
| الركن الرابع                  |                                             |
| أن الله تعالى له وزن وثقل     |                                             |
| ٣٤٣                           | حديث الأطيط                                 |
| ٣٤٣                           | الأطيط في اللغة                             |
| ٣٤٤                           | روايات الأطيط                               |

| ٥٢١. | فهرس الكتاب                                   |
|------|-----------------------------------------------|
| 404  | موقف علماء المسلمين من أحاديث الأطيط          |
| ٣٥٥  | مدرسة ابن تيمية وحديث الأطيط                  |
| 409  | ثقل الله تعالى في مدرسة التجسيم               |
| ٣٦٨  | موقف علماء أهل السنة من حديث الأطيط           |
| ٣٧٧  | أهل البيت ومقولة الثقل لله تعالى              |
|      | الركن الخامس                                  |
|      | أن الله تعالى له صورة                         |
| ٣٨٣  | موقف ابن تيمية من حديث خلق الله آدم على صورته |
| ٣٨٤  | لفظ الحديث                                    |
| ٣٨٦  | الحديث في روايات الشيعة                       |
| ٣٨٧  | المراد من الصورة في الحديث                    |
| 491  | الاتجاهات في فهم الحديث                       |
| 498  | موقع ابن تيمية بين هذه الاتجاهات              |
| ٤٠٣  | الحديث عند اتباع محمد بن عبد الوهّاب          |
| ٤١٦  | موقف ابن تيمية من نصوص البخاري ومسلم          |
| ٤٢.  | ابن تيمية والتشبيه في حديث الصورة             |
| ۱۳٤  | تميّز الله عن الموجودات في نظرية ابن تيمية    |
| ٤٣٦  | أدلّة ابن تيمية في تفسير الحديث               |
| ٤٤٠  | رأي ابن خزيمة والألباني في حديث الصورة        |
| ٤٤٧  | مخالفة علماء السنة لابن تيمية في حديث الصورة  |
| ٤٥٠  | علماء الشيعة وموقفهم من حديث الصورة           |
| 807  | ١. ما ذكره الشيخ الصدوق                       |

| التوحيد عند الشيخ ابن تيمية |                                                   |
|-----------------------------|---------------------------------------------------|
| ٤٥٢                         | ۲. ما ذكره السيّد المرتضى                         |
| ٤٥٣                         | ٣. ما ذكره العلاّمة المجلسي                       |
| ٤٥٤                         | ٤. ما ذكره الشعراني                               |
| ٤٥٥                         | ٥. ما ذكره جلال الدِّين الحسيني الأرموي           |
| ٤٥٦                         | ٦. ما ذكره الملاّ هادي السبزواري                  |
| ٤٥٦                         | ٧. ما ذكره السيّد عبد الحسين شرف الدِّين          |
| ξοV                         | أدلَّة القول بعود الضمير إلى آدم علسَّكِيدٍ       |
| ٤٥٩                         | موقف ابن تيمية من صفة القَدَم والرِّ جل لله تعالى |
| ٤٦٠                         | النصوص الشريفة في المسألة                         |
| ٤٦٣                         | الرجل والقدم في اللغة                             |
| ٤٧٥                         | فهرس الآيات                                       |
| ٤٧٩                         | فهرس الأحاديث                                     |
| ٤٨٩                         | فهرس المصادر والمراجع                             |
| 010                         | فهرس الكتاب                                       |
|                             |                                                   |

## ما صدر للسيد كمال الحيدري

- ١. اللباب في تفسير الكتاب (الجزء الأول: تفسير سورة الحمد).
- أصول التفسير؛ مقارنة منهجية بين آراء الطباطبائي وأبرز المفسرين.
  - ٣. تأويل القرآن؛ النظرية والمعطيات.
  - ٤ ـ ٥. معرفة الله. بقلم: طلال الحسن (١-٢).
- 7. الراسخون في العلم؛ مدخل لدراسة ماهية علم المعصوم وحدوده ومنابع إلهامه. بقلم: الشيخ خليل رزق.
  - ٧ ـ ٨. المعاد؛ رؤية قرآنية. بقلم: خليل رزق. (١-٢).
- ٩ ـ ١٠. التوحيد، بحوث تحليلية في مراتبه ومعطياته. بقلم: جواد على كسّار. (١-٢).
  - ١١. بحث حول الإمامة. حوار، بقلم: جواد على كسّار.
  - ١٢. الشفاعة؛ بحوث في حقيقتها وأقسامها ومعطياتها.
- 17. العرفان الشيعي؛ رؤى في مرتكزاته النظريّة ومسالكه العمليّة. بقلم: الشيخ خليل رزق.
- 11. العصمة؛ بحث تحليلي في ضوء المنهج القرآني. بقلم: محمّد القاضي.
  - ١٥. يوسف الصدّيق؛ رؤية قرآنية. بقلم: محمود الجياشي.
- ١٦. فلسفة الدين؛ مدخل لدراسة منشأ الحاجة إلى الدين وتكامل

- الشرائع. بقلم: الشيخ علي العبادي.
- ٢٠ \_ ٢٠. الدروس (شرح الحلقة الثانية) (١-٤).
- ٢١. القطع؛ دراسة في حجّيته وأقسامه. بقلم: الشيخ محمود نعمة الجيّاشي.
  - ٢٢. الظنّ؛ دراسة في حجّيته وأقسامه. بقلم: محمود الجيّاشي.
- ٢٣. فلسفة صدر المتألهين؛ قراءة في مرتكزات الحكمة المتعالية. بقلم: الشيخ خليل رزق.
- ٢٤. المُثُل الإلهيّة؛ بحوث تحليلية في نظرية أفلاطون. بقلم: الشيخ عبد الله الأسعد.
  - ٢٥. التربية الروحية؛ بحوث في جهاد النفس.
- ٢٦. مدخل إلى مناهج المعرفة عند الإسلاميين؛ ويشمل الرسائل
   التالية:
  - التفسير الماهوي للمعرفة (بحث في الوجود الذهني).
    - نفس الأمر وملاك الصدق في القضايا.
      - المدارس الخمس في العصر الإسلامي.
        - منهج الطباطبائي في تفسير القرآن.
      - خصائص عامّة في فكر الشهيد الصدر.
  - ٢٧. بحوث في علم النفس الفلسفي. بقلم: عبد الله الأسعد.
    - ٢٨. التفقّه في الدين. بقلم: الشيخ طلال الحسن.
  - ٢٩. مراتب السير والسلوك إلى الله. بقلم: الشيخ طلال الحسن.
- ٣٠ ـ ٣١. شرح نهاية الحكمة؛ المرحلة الثانية عشرة، الإلهيّات

بالمعنى الأخصّ. بقلم: الشيخ على حمود العبادي. (١-٢).

٣٢. المذهب الذاتي في نظرية المعرفة.

٣٣\_٣٣. شرح بداية الحكمة. بقلم: الشيخ خليل رزق (١-٢).

٣٥. التقوى في القرآن؛ دراسة في الآثار الاجتماعية.

٣٦. عصمة الأنبياء في القرآن. بقلم: محمود نعمة الجياشي.

٣٧. معالم التجديد الفقهي؛ معالجة إشكالية الثابت والمتغيّر في الفقه الإسلامي. بقلم: الشيخ خليل رزق.

٣٨. المنهج التفسيري عند العلامة الحيدري. بقلم: د. طلال الحسن.

٣٩. المنهج الفقهي عند العلامة الحيدري. بقلم: طلال الحسن.

٠٤. بحوث عقائدية (١-٣).

• العرش والكرسي في القرآن الكريم

• مراتب العلم الإلهي وكيفية وقوع البداء فيه

• التوحيد أساس جميع المعارف القرآنية

١٤. بحوث عقائدية (٦\_٢).

• الأسماء الحسنى في القرآن الكريم

• رؤية الله بين الإمكان والامتناع

• صيانة القرآن من التحريف

٤٢. الثابت والمتغيّر في المعرفة الدينيّة. بقلم: الدكتور على العليّ.

٤٣. الإعجاز بين النظرية والتطبيق. بقلم: محمود الجياشي.

٤٤. لا ضررولا ضرار (بحث فقهي).

٤٦ ـ ٤٦ . دروس في الحكمة المتعالية (١-٢).

- ٤٧. علم الإمام؛ بحوث في حقيقة ومراتب علم الأئمّة المعصومين. بقلم: الشيخ على حمود العبادي.
- ٤٨ ـ ٤٩. كمال الحيدري؛ قراءة في السيرة والمنهج. إعداد: الدكتور هيد مجيد هدّو (١-٢).
  - ٥. الولاية التكوينية؛ حقيقتها ومظاهرها. بقلم: على حمود العبادي.
- ١٥ ـ ٢٥. الفلسفة؛ شرح كتاب الأسفار الأربعة (الإلهيّات بالمعنى الأعمّ). بقلم: الشيخ قيصر التميمي. (١-٢).
- ٥٣. العقل والعاقل والمعقول؛ شرح المرحلة الحادية عشرة من كتاب نهاية الحكمة. بقلم: الشيخ ميثاق طالب.
- ٥٤. كتاب المعاد؛ شرح كتاب الأسفار العقلية الأربعة، الجزء الأوّل. بقلم: عبد الله الأسعد.
- ٥٥ ـ ٥٧. شرح الحلقة الثالثة، للشهيد محمّد باقر الصدر؛ القسم الأوّل. بقلم: الشيخ حيدر اليعقوبي (١-٣).
- ٥٨ ـ ٣٣. شرح الحلقة الثالثة؛ القسم الثاني: الأصول العملية.
   بقلم: الشيخ علي العبادي (١-٦).
- ٦٤. شرح كتاب المنطق؛ للعلامة الشيخ محمد رضا المظفر.
   بقلم الشيخ نجاح النويني (١٥٥).
- 79. شرح الحلقة الأولى؛ للشهيد السعيد آية الله العظمى السيد محمد باقر الصدر قدس سره. بقلم: الشيخ سعد الغنامي.
  - · ٧. دروس في علم الإمام. بقلم: الشيخ علي حمود العبادي.
    - ٧١. دروس في التوحيد. بقلم: الشيخ علي حمود العبادي.

- ٧٢ ـ ٧٤. منطق فهم القرآن. بقلم: د. طلال الحسن (١-٣).
  - ٧٥. معالم الإسلام الأموي. بقلم: على المدن.
  - ٧٦. السلطة؛ وصناعة الوضع والتأويل. بقلم: علي المدن.
    - ٧٧. الفتاوى الفقهية (الرسالة العملية لسماحته) ج١.
- ٧٨. موارد وجوب الزكاة والخلاف في تحديدها (بحوث في عملية الاستنباط الفقهي/ ١). بقلم: الشيخ ميثاق العسر.
- ٧٩. منكر الضروري؛ حقيقته شروطه حكمه (بحوث في عملية الاستنباط الفقهي/ ٢). بقلم: ميثاق العسر.
- ٠٨. هل لخمس أرباح المكاسب أصل قرآني؟ (بحوث في عملية الاستنباط الفقهي/ ٣). بقلم: ميثاق العسر.
  - ٨١. كتاب الزكاة (فتاوى فقهية/ ١).
  - ٨٢. خمس أرباح المكاسب (فتاوى فقهية / ٢).
  - ۸۳. مختارات من أحكام النساء (فتاوى فقهية/ ٣).
  - ٨٤. المنتخب في مناسك الحجّ والعمرة (فتاوى فقهية / ٤).
- ٨٥. مشروع المرجعية الدينية وآفاق المستقبل لدى السيد كمال الحيدرى (نخبة من الباحثين).
  - ٨٦. التوبة؛ دراسة في شروطها وآثارها.
    - ٨٧. مقدّمة في علم الأخلاق.
- ۸۸. مناهج بحث الإمامة بين النظرية والتطبيق. بقلم: الشيخ محمّد جواد الزبيدي.
  - ٨٩. مفهوم الشفاعة في القرآن. بقلم: محمّد جواد الزبيدي.

- ٩. في ظلال العقيدة والأخلاق (مجموعة الكتب الأربعة أعلاه).
  - ٩١. مدخل إلى الإمامة.
- ٩٢. الدعاء إشراقاته ومعطياته. بقلم: الدكتور طلال الحسن.
  - ٩٣. الاسم الأعظم (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ١).
    - ٩٤. الغلوّ (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ٢).
- 90. البداء، وكيفية وقوعه في العلم الإلهي (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ٣).
- 97. القضاء والقدر، وإشكالية تعطيل الفعل الإنساني (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ٤).
- 90. إبداعات العلامة الحيدري، في المنهج والتوحيد والإمامة (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ٥)
- **٩٨. صيانة القرآن من التحريف** (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ٦).
- **٩٩.** أولويات منهجية في فهم المعارف الدينية (مفاهيم قرآنية، عقائدية، أخلاقية/ ٧).
- ٠٠١. مناسك الحجّ (فتاوى فقهية/ ٥). إعداد وتنظيم: الشيخ أحمد الشيباني.
  - ١٠١. الفتاوى الفقهية (الرسالة العملية لسماحته) ج٢.
    - ١٠٢. التوحيد عند الشيخ ابن تيميّة.
  - ١٠٣. الفتاوى الفقهية (الرسالة العملية لسماحته) ج٢.

- بحوث ودراسات في طور الطباعة:
- ١٠٤. بحوث في فقه المكاسب المحرّمة (١-٧). بقلم: الشيخ نجاح النويني.
- 111. كتاب المعاد؛ شرح كتاب الأسفار العقلية الأربعة، الجزء الثاني. بقلم: الشيخ عبد الله الأسعد.
- 111\_011. شرح الحلقة الثالثة؛ القسم الأوّل. بقلم: الشيخ حيدر اليعقوبي: الأجزاء: ٤ و٥ و٦ و٧.
- 117. شرح الأسفار؛ الإلهيات بالمعنى الأعمّ، الجزء الثالث. بقلم: الشيخ قيصر التميمي.
  - ١١٨-١١٧. شرح نهاية الحكمة، العلة والمعلول (١-٢).
- 11. ١٢٠. العلم الإلهي، دراسة في حقيقته وأقسامه ومراتبه (١-٢). بقلم: الشيخ عبدالله الأسعد.
  - ١٢١. بحوث في فقه عقد البيع، بقلم: سيد زيد البطاط.
- 17۲. النبوّة والمعاد في مباحث العلّامة كمال الحيدري، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، كلية التربية، ابن رشد، قسم علوم القرآن والتربية الإسلامية، قدّمها: محمّد عيدان محمّد عليوي، بإشراف: الأستاذ الدكتور ثائر محمّد عبد الأئمّة الدباغ.
- 1۲۳. رسائل فقهية، تقريراً لأبحاث المرجع الديني سهاحة السيد كهال الحيدري، بقلم: مجموعة من الفضلاء.